
 
1 

 

 

 

  
 
 

  



 
2 

 

 
 

 
 

 
 

Soberanía de Dios  
versus 

libre albedrío 
 

Por Pepo Toledo 
 

2021 

 

Foto portada: Escultura de la serie 

Ángeles por Pepo Toledo 

 

 
Actualizado 1º de febrero de 2026 

 

Contenido 
 



 
3 

 

Nota metodológica ............................... 7 

Aclaración pastoral sobre la intención 

de este libro ........................................ 11 

Dios es soberano ............................. 14 

Soberanía de Dios ......................... 14 

Soberanos terrenales bajo el poder 

de Dios ........................................... 15 

Judas: profecía cumplida y 

responsabilidad intacta ................ 19 

Dios está en control ......................... 22 

Dios controla el Universo ............. 22 

Dios controla nuestra mente ....... 24 

El bien y el mal .............................. 25 

La suerte, el destino y la Biblia ... 26 

Dios está presente en medio de la 

tribulación ...................................... 28 

La voluntad de Dios y la del hombre

 ............................................................ 32 

La voluntad de Dios  ..................... 32 

Dios quiere que nos salvemos .... 34 

La voluntad el hombre .................. 35 

Dios creó el bien, el mal y todo lo 

que hay en los cielos y en la tierra

 ........................................................ 36 

Qué es el mal ................................. 37 



 
4 

 

El mal opera en el mundo ............ 38 

La voluntad de Dios en tu vida ....... 40 

Cómo saber la voluntad de Dios en 

tu vida ............................................. 40 

Jesús nos enseña el camino ....... 42 

Dios premia a quienes hacen su 

voluntad ......................................... 43 

Dios es soberano sobre las 

emociones ......................................... 45 

Dios cambió el corazón de Saúl al 

hacerlo rey y lo respaldó .............. 45 

Dios le dio la victoria a David ...... 46 

Cuando Dios te da una misión, 

mueve a las personas para 

apoyarte ......................................... 47 

Dios te ayuda a serle fiel .............. 47 

Puedes pedirle a Dios que te ayude 

a cambiar tu corazón .................... 49 

La paradoja bíblica: Soberanía 

irresistible y libertad responsable

 ........................................................ 50 

Inteligencia emocional ................. 54 

Enfermedades psicosomáticas ... 56 

Dios es soberano sobre las 

bendiciones ................................... 59 



 
5 

 

El libre albedrío ................................ 62 

Introducción .................................. 62 

Dios nos dio libre albedrío ........... 63 

Dios respeta nuestro libre albedrío

 ........................................................ 66 

Doctrina de la predestinación ..... 66 

Predestinación, misericordia y 

responsabilidad humana .............. 71 

Doctrina de la Seguridad eterna o 

Salvo siempre salvo ..................... 74 

Tradiciones cristianas no sectarias que 

sostienen la seguridad eterna ................. 78 

Controversia entre Pelagio y San 

Agustín - gracia y libre albedrío .. 79 

Soberanía sin fatalismo: cuando la 

doctrina se convierte en carga .... 82 

Libre albedrío y maldiciones 

generacionales .............................. 87 

Herencia genética, ambiental y 

espiritual ........................................ 91 

Cristianismo impuesto ................. 92 

Consideraciones históricas ...................... 92 

Consideraciones teológicas ..................... 94 

Libre albedrío y esclavitud........... 97 

No debemos abusar de la gracia . 99 



 
6 

 

Temor de Dios y temor a Dios ... 101 

Tipos de temor en relación a Dios.... 102 

Tener temor o ser presa del temor ... 103 

La tensión entre soberanía de Dios y 

el libre albedrío de los hombres ... 105 

Síntesis final pastoral ....................... 109 

Del autor ........................................... 112 

Referencias ...................................... 117 

 

  



 
7 

 

 

 

 

 

Nota metodológica 

 

John Stott 

“La fe cristiana es, por naturaleza, una 

fe que piensa.” 

    El presente libro aborda una de las 

tensiones teológicas más profundas y 

persistentes del pensamiento cristiano: 

la relación entre la soberanía de Dios y 

el libre albedrío del ser humano. Lejos 

de tratarse de un problema meramente 

abstracto, esta cuestión atraviesa la 

experiencia espiritual, la ética, la 

pastoral y la comprensión misma de la 

justicia y el amor divinos. 

    Este texto no pretende ser neutral 

doctrinalmente. Esta no neutralidad no 

implica la pretensión de clausurar el 

debate ni de presentar esta lectura 

como normativa para toda la fe 

cristiana, sino como una propuesta 

bíblica razonada, consciente de sus 



 
8 

 

límites y abierta al discernimiento 

comunitario. En teología, toda lectura 

parte de supuestos hermenéuticos, 

antropológicos y espirituales. Fingir una 

neutralidad absoluta no solo resulta 

imposible, sino intelectualmente 

deshonesto. Por ello, el autor asume de 

manera explícita una lectura bíblica que 

enfatiza la responsabilidad moral del ser 

humano, la libertad real otorgada por 

Dios y la justicia de un Dios que no 

actúa de manera arbitraria ni 

contradictoria con su carácter revelado 

en las Escrituras. 

    El enfoque metodológico adoptado es 

bíblico–teológico, con una clara 

prioridad de la Escritura como autoridad 

normativa, leída principalmente desde 

la versión Reina-Valera Antigua, por 

considerarse especialmente adecuada 

para preservar ciertos matices 

teológicos y semánticos relevantes en 

los textos citados. La interpretación 

bíblica se realiza en diálogo con la 

historia del pensamiento cristiano —

incluyendo la patrística, la teología 

medieval y la Reforma—, así como con 

elementos de la filosofía, la psicología y 

la experiencia pastoral contemporánea. 



 
9 

 

    Este libro distingue conscientemente 

entre tres niveles de discurso: 

    Exegético, cuando se analiza el texto 

bíblico en su sentido literal y contextual; 

    Teológico, cuando se articulan 

doctrinas y sistemas de pensamiento a 

partir de dichos textos; 

    Pastoral y ético, cuando se aplican 

estas reflexiones a la vida concreta del 

creyente y de la comunidad. 

    En los temas donde existe un amplio 

debate histórico —como la 

predestinación, el pecado original, la 

seguridad eterna o las llamadas 

maldiciones generacionales—, el autor 

reconoce la existencia de diversas 

interpretaciones dentro del cristianismo, 

aun cuando adopta una postura crítica 

frente a aquellas que, a su juicio, 

generan fatalismo espiritual, 

irresponsabilidad moral o distorsiones 

del carácter de Dios revelado en 

Jesucristo. 

    Este libro no busca clausurar el 

debate ni imponer una lectura única, 

sino invitar al lector a un ejercicio 

consciente de discernimiento, 

asumiendo que la fe cristiana auténtica 



 
10 

 

no anula la razón ni la libertad, sino que 

las convoca a una obediencia 

responsable y amorosa. En ese sentido, 

el lector es llamado no solo a creer, sino 

también a pensar, examinar y elegir, tal 

como exhorta la Escritura: “Examinadlo 

todo; retened lo bueno” (1 

Tesalonicenses 5:21). 

    Este libro adopta una lectura bíblica 

que enfatiza la responsabilidad humana 

y rechaza el determinismo teológico, 

consciente de que existen otras 

interpretaciones dentro del cristianismo 

histórico. 

    Finalmente, este trabajo se inscribe 

en la convicción de que la soberanía de 

Dios y el libre albedrío humano no son 

enemigos irreconciliables, sino 

realidades que coexisten dentro de un 

misterio mayor, cuya plenitud trasciende 

la comprensión humana, pero cuyo 

sentido último se revela en la gracia, la 

justicia y el amor de Dios manifestados 

en Cristo.  

 

  



 
11 

 

 

 

 

 

 

Aclaración pastoral sobre la 

intención de este libro 

 

    Este libro no ha sido escrito con 

ánimo de condena, ni pretende erigirse 

como tribunal sobre personas, iglesias o 

tradiciones cristianas. El autor reconoce 

con respeto que a lo largo de la historia 

muchos creyentes sinceros han 

abrazado diversas doctrinas buscando 

honrar a Dios, aun cuando dichas 

enseñanzas hayan producido, en 

algunos casos, confusión, temor o 

pasividad espiritual. 

    El propósito de esta obra es liberar la 

conciencia del creyente del fatalismo 

religioso, entendido como la idea de 

que la vida humana, la salvación y el 

destino espiritual están determinados 

de manera rígida e inmodificable, 

anulando la responsabilidad personal y 



 
12 

 

la respuesta libre del ser humano ante 

Dios. Tal visión, aunque a menudo 

revestida de lenguaje piadoso, puede 

generar resignación, culpa innecesaria 

o una fe vivida desde el miedo y no 

desde el amor. 

    La fe cristiana, tal como se revela en 

las Escrituras, no presenta a un Dios 

caprichoso ni arbitrario, sino a un Dios 

justo, bueno y fiel, que llama al ser 

humano a una relación consciente y 

voluntaria. Dios invita, exhorta, corrige y 

disciplina, pero no reduce al hombre a 

un mero espectador de su propio 

destino. La gracia no anula la libertad; 

la restaura. 

    Cuestionar determinadas 

formulaciones doctrinales no equivale a 

atacar la fe cristiana. Por el contrario, es 

un ejercicio legítimo y necesario cuando 

dichas formulaciones oscurecen el 

carácter de Dios o debilitan la 

responsabilidad moral del creyente. 

Este libro no busca reemplazar un 

sistema teológico por otro, sino recordar 

que la fe bíblica siempre llama a elegir, 

responder y perseverar, confiando 

plenamente en la soberanía de Dios sin 



 
13 

 

renunciar a la dignidad de la libertad 

humana. 

    Si alguna afirmación aquí contenida 

resulta confrontativa, el lector es 

invitado a examinarla a la luz de la 

Escritura, no desde la reacción 

defensiva, sino desde el discernimiento 

espiritual. El objetivo último no es 

vencer una discusión doctrinal, sino 

recuperar una fe viva, responsable y 

esperanzada, capaz de amar a Dios no 

por temor, sino por convicción. 

    Este libro no busca producir 

culpables, sino creyentes libres; no 

generar temor, sino responsabilidad; no 

imponer conclusiones, sino abrir 

caminos de reflexión honesta delante 

de Dios. 

 

 

  



 
14 

 

 
 
 

 

Dios es soberano  
 

Soberanía de Dios  

 
    No hay una definición de la soberanía 
de Dios en la Biblia, aunque el concepto 
de su suprema autoridad se comunica 
repetidamente (2 Corintios 6:18, Efesios 
1:11).  Su soberanía es la consecuencia 
lógica de la doctrina de que él es Dios, 
creador y gobernante del universo (1 
Timoteo 6:15).  La esencia de este 
concepto es difícil de analizar (Salmos 
115:3, Isaías 45:9, Daniel 4:35, 
Romanos 9:20-21).  
 
    La soberanía de Dios se manifiesta, 
no tanto en el castigo de los pecadores 
como en la salvación de su pueblo.  
    En su carácter santo, él tiene 
lógicamente que castigar al mal. Mas su 
soberanía se revela en que él ha 
determinado misericordiosamente 
salvar a sus adeptos de sus pecados y 
de sus consecuencias.  



 
15 

 

    Dios no está sujeto a ningún poder ni 
a una norma abstracta ni ley que 
pudiese ser concebida por otro, aparte 
de sí mismo.  i 
 
    Dios crea las cosas, envía juicio y da 
restauración. Lamentaciones 3:37-39. 
37 ¿Quién será aquel que diga, que 
vino algo que el Señor no mandó? 38 
¿De la boca del Altísimo no saldrá malo 
y bueno?  39 ¿Por qué murmura el 
hombre viviente, el hombre en su 
pecado? 
 

 

Soberanos terrenales bajo el poder 

de Dios  

 
    Definición de soberano: “Persona que 
ejerce en una colectividad la soberanía 
o autoridad de gobierno y dignidad de 
representación, sin que exista otra 
persona superior. Se suele denominar 
emperador, rey, príncipe, presidente, 
jefe.”  
 
    Se ha discutido el origen de esta 
autoridad.  Según la tradicional 
concepción del absolutismo 
monárquico, se duda que sea una 
prerrogativa divina.   
 



 
16 

 

    En el cristianismo no se duda que 
“toda autoridad viene de Dios”. Leamos 
lo que dijo Pablo en Romanos 13:1: 
Toda alma se someta a las potestades 
superiores; porque no hay potestad sino 
de Dios; y las que son, de Dios son 
ordenadas. ii 
 
    Debe haber sido difícil para los 
cristianos escuchar a Pablo sabiendo 
que gobiernos como los romanos no 
actuaban conforme a la justicia de Dios. 
Les pedía obedecer a un emperador 
idólatra y déspota.  
 
    Sin embargo, Pablo entendía que 
Dios es soberano sobre todas las 
autoridades terrenales y en su momento 
trataría con ellas (Job 31.28, Judas 1.4). 
También sabía que les permitiría actuar 
dentro de los límites de su plan para la 
humanidad. La inmediatez del poder 
humano a menudo nos impide ver la 
grandeza del poder de Dios. 
 
    Por el otro lado, estos gobernantes 
proveen algún tipo de orden, siendo de 
temor para el malo y no para el que 
hace el bien (Romanos 13.3).   
    Pablo nos enseñó a obedecer a las 
autoridades de gobierno, respetarlos y 
orar por ellos en vez de criticarlos 



 
17 

 

(Romanos 13:1-8, 1 Timoteo 2:2, Tito 
3:1).   
 
    Jesús nunca propició rebeliones. Qué 
diferente la actitud que tuvo cuando fue 
aprehendido en el huerto. Uno de sus 
acompañantes le cortó la oreja a uno de 
los guardias. Jesús los detuvo y 
tocando la oreja, sanó al agresor (Lucas 
22.48-51).  Aunque hombres perversos 
abusen de su poder político, utilizándolo 
para el mal, eventualmente Dios lo usa 
para bien (Romanos 8:28). 
 
    Los judíos no buscaban la redención 
del pecado sino la liberación de los 
romanos. Si no distinguimos entre 
justificación y santificación, iremos tras 
la salvación por obras al igual que ellos. 
Debemos buscar el Reino de la gracia y 
no el de la gloria.  
 
    A falta de una definición precisa de la 
soberanía de Dios, el rey 
Nabucodonosor nos dió una clara 
enseñanza.  Tuvo un sueño que en 
realidad era una sentencia de Dios que 
le tocó a David, asustado, interpretar al 
rey.  Pasó siete años viviendo como 
animal y comiendo hierba en el campo. 
Después de recuperar el juicio, alabó a 
Dios. 
 



 
18 

 

    Daniel 4:34-37. 34 Mas al fin del 
tiempo yo Nabucodonosor alcé mis ojos 
al cielo, y mi sentido me fue vuelto; y 
bendije al Altísimo, y alabé y glorifiqué 
al que vive para siempre; porque su 
señorío es sempiterno, y su reino por 
todas las edades. 35 Y todos los 
moradores de la tierra por nada son 
contados: y en el ejército del cielo, y en 
los habitantes de la tierra, hace según 
su voluntad: ni hay quien estorbe su 
mano, y le diga: ¿Qué haces? 36 En el 
mismo tiempo mi sentido me fue vuelto, 
y la majestad de mi reino, mi dignidad y 
mi grandeza volvieron a mí, y mis 
gobernadores y mis grandes me 
buscaron; y fui restituido a mi reino, y 
mayor grandeza me fue añadida. 37 
Ahora yo Nabucodonosor alabo, 
engrandezco y glorifico al Rey del cielo, 
porque todas sus obras son verdad, y 
sus caminos juicio; y humillar puede a 
los que andan con soberbia. 
 
    Dios es soberano sobre el cielo, la 
tierra y el mar (Hechos 4.24) y 
Jesucristo es soberano sobre los reyes 
de la tierra (Apocalipsis 1.5). 
 
 
 
 



 
19 

 

Judas: profecía cumplida y 

responsabilidad intacta 

 
 
    La figura de Judas Iscariote 
concentra, como pocos relatos bíblicos, 
la tensión entre soberanía divina y 
libertad humana. En su historia 
aparecen juntas dos afirmaciones que 
el texto sagrado no intenta resolver 
eliminando una de ellas. 
 
    Por un lado, Jesús declara que su 
entrega ocurre “según está escrito” 
(alusiones a Salmos 41.9; Salmos 109.8 
en el uso posterior de Hechos 1.16–20). 
Por otro, pronuncia una advertencia 
personal e intransferible: “¡ay de aquel 
hombre por quien el Hijo del Hombre es 
entregado!” (Mateo 26.24). La primera 
frase sitúa el acontecimiento dentro del 
marco profético del plan de Dios; la 
segunda afirma la responsabilidad 
moral del actor. 
 
    Los evangelios muestran a Judas 
tomando decisiones concretas: negocia 
el precio de la traición (Mateo 26.14–
16), ejecuta el acto (Mateo 26.47–50) y, 
después, reconoce su culpa: “he 
pecado entregando sangre inocente” 
(Mateo 27.4). Devuelve el dinero y, en 



 
20 

 

un gesto trágico, se quita la vida (Mateo 
27.5). Este movimiento interior —
reconocimiento, remordimiento, 
desesperación— no tendría sentido si 
Judas hubiese sido un simple 
instrumento predeterminado. Tiene 
sentido porque fue un agente moral que 
quiso lo que hizo y luego no soportó el 
peso de su elección. 
 
    El dato bíblico, entonces, es doble y 
deliberado: la traición encaja en lo 
anunciado por las Escrituras y, al mismo 
tiempo, Judas es responsable de su 
acto. La profecía describe el rumbo 
del plan redentor; no obliga a un 
individuo a cumplirlo. Dios puede 
integrar decisiones humanas libres 
—incluso perversas— en su 
propósito, sin ser el autor moral de 
ellas. 
 
    Este episodio muestra que la 
soberanía de Dios no necesita anular la 
libertad humana para cumplirse. Si 
Judas no hubiese traicionado, el plan de 
Dios seguiría siendo de Dios. Si Judas 
traiciona, Dios incorpora ese acto a su 
historia redentora sin dejar de juzgarlo. 
En ningún caso la responsabilidad 
personal desaparece. 
 



 
21 

 

    En términos de la paradoja bíblica 
que atraviesa este libro, Judas ilustra 
que lo profetizado no elimina la agencia 
del actor, la soberanía no elimina la 
culpa,  
y el plan de Dios no convierte el mal en 
bien, sino que redime aun aquello que 
no originó. 
 
    Judas no fue una pieza movida por 
Dios, sino un hombre libre cuyas 
decisiones Dios supo incorporar a su 
plan sin dejar de considerarlo 
responsable por ellas. 
  



 
22 

 

 
 
 
 

 

 

Dios está en control  
 

 

Dios controla el Universo 

 
Karl Barth 

 
“Dios no es prisionero de nuestros 

sistemas teológicos.” 
 
    “No se mueve la hoja de un árbol si 
no es la voluntad de Dios.” He 
escuchado esta frase muchas veces en 
boca de cristianos. La busqué en la 
Biblia y no está. Pero la podemos 
encontrar en el libro El Quijote de La 
Mancha: “_Encomendadlo a Dios, 
Sancho –dijo don Quijote-, que todo se 
hará bien, y quizás mejor de lo que vos 
pensáis; que no se mueve la hoja en el 
árbol sin la voluntad de Dios”.   
 



 
23 

 

    Sin bien no es una frase bíblica, el 
concepto sí. Dios sabe incluso cuántos 
cabellos tienes. Dios es soberano sobre 
toda la creación y nada escapa a su 
conocimiento ni a su propósito. Aún de 
las cosas más pequeñas.  Mateo 10:29-
31. ¿No se venden dos pajarillos por un 
cuarto? Con todo, ni uno de ellos cae a 
tierra sin vuestro Padre. 30 Pues aún 
vuestros cabellos están todos contados. 
Este concepto es lo que entendemos 
como soberanía de Dios. 
 
    La creación da testimonio de Dios.  
 
    1 Crónicas 16:31. Alégrense los 
cielos, y gócese la tierra, y digan en las 
naciones: Reina Jehová.  
    Salmos 19.1. Los cielos cuentan la 
gloria de Dios, y la expansión denuncia 
la obra de sus manos. 
 
    Jehová es el Dios de los cielos y se 
enseñorea en los reinos de las gentes. 
En su mano está el poder, que no hay 
quien resista (2 Crónicas 20:6). Preside 
el diluvio (Salmos 29:10) y tiene dominio 
sobre la bravura del mar (Salmos 89:9).       

Determina lo que quiere en los cielos y 
en la tierra, en las mares y en los 
abismos. Hace subir las nubes; produce 
los relámpagos para la lluvia; saca los 
vientos de sus tesoros (Salmos 135:5-



 
24 

 

7). Visita la tierra y la riega, la enriquece 
y bendice sus renuevos (Salmos 65:9-
10). De él son las columnas de la tierra 
done asentó el mundo (1 Samuel 2:8). 
 
    El control de Dios es absoluto. Este 
control no debe entenderse como 
determinismo causal, sino como 
soberanía que gobierna sin anular la 
responsabilidad humana.  Daniel 4:35. 
Y todos los moradores de la tierra por 
nada son contados: y en el ejército del 
cielo, y en los habitantes de la tierra, 
hace según su voluntad: ni hay quien 
estorbe su mano, y le diga: ¿Qué 
haces? 
 
 

Dios controla nuestra mente 

 
    Dios entiende el camino de la 
sabiduría y conoce su lugar. Mira hasta 
los fines de la tierra, y ve debajo de 
todo el cielo (Job 28:23-24).   
 
    Leamos Salmos 139:1-4. de David. 1 
Oh Jehová, tú me has examinado y 
conocido. 2 Tú has conocido mi 
sentarme y mi levantarme, Has 
entendido desde lejos mis 
pensamientos. 3 Mi senda y mi 
acostarme has rodeado, y estás 



 
25 

 

impuesto en todos mis caminos. 4 Pues 
aún no está la palabra en mi lengua, y 
he aquí, oh Jehová, tú la sabes toda.  
 

 

El bien y el mal 

 
    Dios es creador de todo lo que existe, 
del bien y del mal (Nehemías 9:6). Sus 
ojos contemplan toda la tierra, para 
corroborar los que tienen corazón 
perfecto para con él (2 Crónicas 16:9).   
 
    Dios es soberano incluso sobre la 
realidad del mal, sin ser su autor ni su 
origen. 
 
    Deuteronomio 10:17-18. 17 Porque 
Jehová vuestro Dios es Dios de dioses, 
y Señor de señores, Dios grande, 
poderoso, y terrible, que no acepta 
persona, ni toma cohecho; 18 que hace 
justicia al huérfano y a la viuda; que 
ama también al extranjero dándole pan 
y vestido. 
 
Job 12:17-19. 17 Él hace andar a los 
consejeros desnudos de consejo, y 
hace enloquecer a los jueces. 18 Él 
suelta la atadura de los tiranos, y ata el 
cinto a sus lomos. 19 Él lleva 



 
26 

 

despojados a los príncipes, y trastorna 
a los poderosos. 
 
 

La suerte, el destino y la Biblia 

 
   Nada sucede fuera del conocimiento y 
la soberanía de Dios, aunque no todo lo 
que sucede es determinado 
directamente por él. 
 La Biblia no presenta la vida humana 
como gobernada por fuerzas 
impersonales como la suerte o el 
destino, sino por un Dios personal y 
soberano. 
 
    Afirmar la soberanía de Dios no 
implica reducir la vida humana a un 
guion inalterable. La Biblia presenta a 
un Dios que gobierna la historia sin 
anular la responsabilidad moral del ser 
humano. La soberanía divina no elimina 
la libertad; la enmarca y la juzga. 
 
    Proverbios 16:1 dice así: Del hombre 
son las disposiciones del corazón: Mas 
de Jehová la respuesta de la lengua.  
Hay otro proverbio, hecho por el 
hombre, que va en concordancia éste: 
“El hombre propone, pero Dios 
dispone”. 
 



 
27 

 

    Proverbios 16:33 está dirigido a 
personas que creen en la suerte y se 
aficionan a los juegos de azar: La 
suerte se echa en el seno: Mas de 
Jehová es el juicio de ella. Echar 
suertes es una práctica que, aunque 
parezca ser aleatoria, está bajo el 
control de Dios. La ambición y afán de 
ganancias rápidas hace que muchas 
personas se envicien con estos juegos 
y pierdan grandes cantidades de dinero. 
Algunos llegan a extremos, tales como 
apostar su casa e incluso a su mujer.  
 
    Cada generación ha tenido sus 
propias dificultades, pero el plan de 
Dios las abarca todas, pasadas, 
presentes y futuras (Isaías 41:4, Isaías 
46:9-10). Dios actuó en sus vidas y 
seguirá actuando en la misma forma. Su 
consejo permanecerá siempre.   
 
    Dios permitió que en edades pasadas 
las naciones tomaran su propio camino 
(Hechos 14:16-17), pero nunca se dejó 
a sí mismo sin testimonio. Lluvias y 
cosechas mostraron su bondad, 
alegrando los corazones de la gente.  
 
 



 
28 

 

Dios está presente en medio de la 

tribulación  

 
    En medio de la prosperidad, puedes 
ser perturbado. David sabía que todo lo 
que tenía se lo había dado a Dios, pero 
en determinado momento se envaneció 
(Salmos 30:6-7). Dios lo disciplinó. 
David respondió positivamente 
agradeciéndole por su benevolencia y la 
fortaleza que le dio. Sigue su ejemplo. 
No permitas que la prosperidad te de 
esa falsa sensación de seguridad. 
Depende siempre de Dios.   
 
    El libro de Job gira alrededor del 
tema de porqué sufre el justo, la justicia, 
la sabiduría y la soberanía de Dios y el 
verdadero significado de la fe y su 
relación con él.  Hay un reino celestial 
donde tiene lugar la lucha entre el bien 
y el mal. Esta lucha nos afecta en todo 
momento, aunque al igual que Job no 
tengamos idea de porqué. Dentro de 
esto suceden cosas malas a personas 
buenas y hay personas malas 
prosperando sin aparente castigo.  
 
    En un intento de comprender las 
experiencias el ser humano, Job se 
pone en lugar de Dios y lo juzga.  Dios 
siempre estará en lo correcto. Su poder 



 
29 

 

y sabiduría se manifiestan en la 
creación. Dios es justo y quienes lo 
siguen serán bendecidos, aunque 
muchas veces tengan que pasar antes 
por la tribulación y parezca que los ha 
abandonado. Dios ejerce su soberanía 
y no debe explicaciones a nadie.  
 
    Podemos encontrar razonamientos 
del sufrimiento en la palabra de Dios. 
“Dios ordena que sus hijos caminen en 
tristeza y dolor, algunas veces debido a 
pecado algunas veces para disciplinar 
(He 12:5-12), algunas veces para 
fortalecer (2 Co. 12:7-10; 1 P. 5:10), y 
algunas veces para dar oportunidad 
para revelar su consuelo y gracia (2 Co. 
1:3-7).  
 
    Pero hay ocasiones en las que la 
razón del sufrimiento de los santos no 
se conoce porque es por un propósito 
celestial que aquellos que están en la 
tierra no pueden discernir (Éxodo 4:11; 
Juan 9:1-3).”  iii  Job reconoció la 
soberanía de Dios y fue bendecido. Job 
42:12. Y bendijo Jehová la postrimería 
de Job más que su principio; porque 
tuvo catorce mil ovejas, y seis mil 
camellos, y mil yuntas de bueyes, y mil 
asnas. 
 



 
30 

 

    Pero el propósito del libro de Job no 
es explicar el porqué del sufrimiento 
sino enseñarnos a soportarlo y 
superarlo de la mano de Dios, sabiendo 
que él está en control de todo.  La única 
vez que un justo ha sufrido sin causa 
fue para la pasión de Cristo. Más bien 
deberíamos preguntarnos por qué no 
somos siempre castigados por nuestros 
pecados. 
 
    Para mayor información en este 
tema, te recomiendo leer mi estudio Job 
y las cortes celestiales - Desaciertos de 
Robert Henderson. 
 
https://www.academia.edu/44923967/Job_y_las
_cortes_celestiales_Desaciertos_de_Robert_He
nderson_por_Pepo_Toledo 

 
    Para los que amamos a Dios, todas 
las cosas obran para bien.  
    Eclesiastés 7:14 dice así: En el día 
del bien goza del bien; y en el día del 
mal considera. Dios también hizo esto 
delante de lo otro, porque el hombre no 
halle nada tras de él.  Lee también 
Romanos 8:28.  
 
    Un ejemplo de aplicación de esta 
enseñanza lo tenemos en Génesis 
50:19-20. Cuando el padre de José 
muere en Egipto, sus hermanos creen 

https://www.academia.edu/44923967/Job_y_las_cortes_celestiales_Desaciertos_de_Robert_Henderson_por_Pepo_Toledo
https://www.academia.edu/44923967/Job_y_las_cortes_celestiales_Desaciertos_de_Robert_Henderson_por_Pepo_Toledo
https://www.academia.edu/44923967/Job_y_las_cortes_celestiales_Desaciertos_de_Robert_Henderson_por_Pepo_Toledo


 
31 

 

que se vengará de ellos por haberlo 
vendido como esclavo. Esta fua la 
reacción de José:  19 Y le respondió 
José: No temáis: ¿estoy yo en lugar de 
Dios? 20 Vosotros pensasteis mal sobre 
mí, mas Dios lo encaminó a bien, para 
hacer lo que vemos hoy, para mantener 
en vida a mucho pueblo. 
 
    Cuando creas que Dios se olvidó de 
ti, cuando no ves señal alguna, cuando 
sus tiempos no se adecúan a los tuyos, 
recuerda que Dios está en control de 
todo.     Dios es tu socorro y te sostiene 
en la palma de su mano (Salmos 63:5-
8). Puedes echar toda tu ansiedad 
sobre él, porque tiene cuidado de 
nosotros (1 Pedro 5:7).  Si tu 
pensamiento persevera en él, te 
guardará en completa paz (Isaías 26:3).   
 
    Cuando sabes que Dios está en 
control, no le temes a nada. Daniel es 
acusado ante el rey Darío de adorar a 
otro Dios y no a él. Darío ordena que lo 
echen a la cueva de los leones y es 
salvado por un ángel enviado por Dios 
(Daniel 6).  
    Estos héroes de la Biblia tenían 
temor de Dios, pero no del hombre.  
Sabían con certeza que Dios está en 
control de todo.  
 



 
32 

 

 

 
 

 

 

 

La voluntad de Dios y la del 

hombre 
 
 

La voluntad de Dios iv 

 
    La voluntad de Dios es agradable y 
perfecta. Romanos 12:2. Y no os 
conforméis a este siglo; mas reformaos 
por la renovación de vuestro 
entendimiento, para que experimentéis 
cuál sea la buena voluntad de Dios, 
agradable y perfecta.   
 
    La voluntad de Dios también es 
permisiva.  Nos hizo libres. Podemos 
pecar y hacer cosas contra sus 
mandatos, pero nos hace responsables 
(Gálatas 6:7-8).  
 



 
33 

 

    La soberanía de Dios es conocida 
como voluntad decretal (Job 42:2, 
Efesios 1:11).  Los decretos de Dios son 
las cosas que quiere que ocurran en su 
creación.   
 
    Al darle libre albedrío a los hombres y 
los ángeles permite que ciertas cosas 
sucedan, pero en el momento en que 
estorban sus planes, interviene.  
    Un buen ejemplo es el de Jonás.  No 
quiso ir a Nínive a predicar el mensaje 
de Dios. Fue en dirección contraria. Un 
gran pez se lo tragó por tres días; oró a 
Dios y el pez lo vomitó en tierra. 
Finalmente obedeció, predicó en Nínive 
y la ciudad se arrepintió (Jonás 1-3).  
Leamos el desenlace. 
 
    Lucas 11:32. Los hombres de Nínive 
se levantarán en juicio con esta 
generación, y la condenarán; porque a 
la predicación de Jonás se 
arrepintieron; y he aquí uno más que 
Jonás en este lugar. 
 
    La voluntad de Dios es preceptiva, es 
sinónimo de su ley (Salmos 40:8, 
Romanos 2:17-18).  Está expresada en 
sus preceptos y en la ley inscrita en 
nuestros corazones (Salmos 40:8). 
Ordena nuestros pasos y aprueba 



 
34 

 

nuestro camino (Salmos 37:23, 
Proverbios 3:6). 
 
    Dios es un ser infinito y no lo 
podemos comprender.  Pero en su 
palabra obtenemos suficiente 
información para caminar con él y 
alcanzar la salvación.   
    A esto se le llama voluntad perceptiva 
o revelada. Otros aspectos de su 
voluntad no nos son revelados hasta 
que las cosas suceden. Esta es la 
voluntad oculta o secreta de Dios. Por 
ejemplo, nadie sabe cuándo será el día 
del fin de los tiempos.  
 
 

Dios quiere que nos salvemos 

 
 
    La voluntad de Dios es que seamos 
salvos (1 Timoteo 2:4) y que seamos 
santos (1 tesalonicenses 4:3).  Dios 
espera pacientemente que los 
pecadores nos arrepintamos (2 Pedro 
3:9).  
 
    Hacer la voluntad de Dios nos libera y 
no hacerla nos hace esclavos del 
pecado (Gálatas 5:1). Si eliges seguir la 
voluntad de Dios, demuéstralo con tus 
acciones. Sé definido.  Jesús dijo: No 



 
35 

 

todo el que le llama Señor, Señor, 
entrará en el reino de los cielos, sino el 
que hiciere la voluntad de mi Padre 
(Mateo 7:21-23).  
 
   La voluntad de Dios se perfecciona en 
las personas que se salvan. Quien hace 
la voluntad de Dios, permanece para 
siempre (1 Juan 2:15-17). Viviendo en 
la voluntad de Dios encuentras la 
felicidad.  

 
 

La voluntad el hombre 

 
    Comencemos por conocer la 
definición de voluntad: 1. Capacidad 
humana para decidir con libertad lo que 
se desea y lo que no. 2. Deseo o 
intención, o cosa que se desea. v 
 
    “Según el cristianismo, hacer la 
voluntad de Dios es una elección libre y 
voluntaria de la persona, de actuar 
conforme a la voluntad Divina 
donándose a sí mismo a la causa de 
Dios, al igual que Dios en la persona de 
Jesucristo se donó libre y totalmente a 
nosotros para nuestra Salvación.” vi   
 
    Dios espera que usemos nuestra 
libertad para alinearla a su voluntad (1 



 
36 

 

Pedro 2:15-16).  Para ello, nos inculca 
el querer y el hacer (Filipenses 2:13).  
Debemos tener temor reverente por 
Dios (1 Pedro 2:17). De esta forma, 
todo lo que hacemos será conforme al 
carácter de Cristo (Colosenses 3:17).   
 
 

Dios creó el bien, el mal y todo lo que 

hay en los cielos y en la tierra 

 
    Dios creó los cielos y la tierra (Isaías 
42:5-7). Dios formó la luz y creó las 
tinieblas. Hizo la paz y creó el mal. Hizo 
brotar la salvación y la justicia (Isaías 
45:8).   
    Dios vio que todo lo que había hecho 
era bueno en gran manera (Génesis 
1.31).   
    Dios creó al hombre con la intención 
de darle cosas buenas.  Jeremías 
29:11. Porque yo sé los pensamientos 
que tengo acerca de vosotros, dice 
Jehová, pensamientos de paz, y no de 
mal, para daros el fin que esperáis.  3 
Juan 2. Amado, yo deseo que tú seas 
prosperado en todas cosas, y que 
tengas salud, así como tu alma está en 
prosperidad.  
    Dios creó al hombre bueno, mas el 
hombre buscó sus perversiones 
(Eclesiastés 7:29). 



 
37 

 

 
 

Qué es el mal 

 
    El mal no es una cosa, es algo 
abstracto. Algunos lo entienden como la 
ausencia del bien, de la misma forma 
que el frío es la ausencia de calor. 
Consideran que Dios no creó el mal, 
solamente la ausencia del bien. Otros 
dicen que Dios no concibió el mal, pero 
lo permite.  Otros proponen el dualismo, 
como la teoría del Yin y el Yang. Según 
ellos, el bien y el mal son dos poderes 
iguales confrontados. Hay muchas otras 
teorías del bien y el mal, alejadas de la 
cosmovisión judeocristiana. 
 
    Nada de esto es bíblico. Leamos 
Isaías 45:5-8. 5 Yo Jehová, y ninguno 
más hay: no hay Dios fuera de mí. Yo te 
ceñiré, aunque tu no me conociste; 6 
para que se sepa desde el nacimiento 
del sol, y desde donde se pone, que no 
hay más que yo; yo Jehová, y ninguno 
más que yo: 7 Que formo la luz y creo 
las tinieblas, que hago la paz y creo el 
mal. Yo Jehová que hago todo esto. 8 
Rociad, cielos, de arriba, y las nubes 
destilen la justicia; ábrase la tierra, y 
prodúzcanse la salud (salvación) y la 
justicia; háganse brotar juntamente. Yo 



 
38 

 

Jehová lo creé. ¿Sorprendidos?  Ver 
también Isaías 45.7-9. 
 
    Aclaración: Isaías 45:7 – “creo el 
mal”.  El término hebreo ra' (רַע), aunque 
a menudo traducido como "malo", 
puede referirse a calamidad, juicio, 
desgracia o daño destructivo, no 
siempre al mal moral o la maldad 
intrínseca; a menudo describe el 
resultado o consecuencia de una acción 
(como el diluvio), diferenciándose del 
"pecado" (ḥaṭṭāʼth) y enfocándose en el 
desastre o la adversidad que Dios trae 
como justicia, no como maldad moral. 
 
    El poder de Satanás es limitado e 
inferior. Dios ya decidió cuándo acabará 
con él (Apocalipsis 20:10).  Nuestra 
perspectiva es terrenal y está afectada 
por el pecado. Dios es infinito y no 
podemos comprenderlo (Romanos 
11:33-34).   
    
 

El mal opera en el mundo 

 
   El mal opera de manera real en el 
mundo, aunque no posee entidad 
propia ni autonomía frente a Dios. 
  



 
39 

 

    Si el mal fuese inerte, no habría virtud 
en vencerlo. El mal es activo en 
Satanás y sus huestes que atacan al 
hombre y lo inducen a pecar. Dios usa a 
Satanás para castigar al hombre por su 
desobediencia y también para hacerlo 
pasar por pruebas, como en el caso de 
Job. Estas experiencias permiten crecer 
espiritualmente y eventualmente 
alcanzar la salvación.  
 
    Dios no nos dejó indefensos. En su 
palabra hay herramientas para vencer 
al enemigo. Clamar a Dios (Mateo 
6:13), pedirle que nos envíe ángeles 
(Salmos 34:7, Salmos 91:11-12) y 
vestirnos con la armadura espiritual 
(Efesios 6:13-18). Tampoco estamos 
solos. El Espíritu de Dios nos acompaña 
y apoya en todo momento (Gálatas 
5:16). 
 
  



 
40 

 

 
 
 

 

 

 

La voluntad de Dios en tu vida 
 
 

Cómo saber la voluntad de Dios en tu 

vida 

 
    Dios tiene un plan para la 
humanidad. Llevarla a la santidad.  Pero 
también tiene uno para ti.  Desde que 
naciste le da propósito a tu vida.   La 
mejor forma de conocerlo es estrechar 
tu relación con Dios y estudiar las 
escrituras.  Su palabra contiene los 
principios de su reino y nos enseña todo 
lo que es bueno. Salmos 119:105. 
Lámpara es a mis pies tu palabra, y 
lumbrera a mi camino.  
 
    Los pensamientos de Dios no son 
como los nuestros, de la misma forma 
que son más altos los cielos que la 
tierra (Isaías 55:8-10).  Dios está 



 
41 

 

interesado en nuestra salvación. Nos 
manda renovar nuestra forma de pensar 
y alinearla con sus pensamientos.   
 
    Dios nos aconseja en sueños, 
visiones y otras formas, pero el hombre 
no entiende (Job 33:14-16).  Otras 
forman pueden ser hermanos y líderes 
de su iglesia, milagros y prodigios. 
Muchas veces Dios nos habla y no lo 
percibimos (Job 33:33). Otras veces, el 
enemigo nos engaña (Efesios 5:17). Por 
lo tanto, debemos tener discernimiento 
(Juan 7:17) y estar atentos a sus 
estratagemas. 
 
    El Espíritu de Dios nos guía en todo 
momento a hacer su voluntad (Salmos 
143:10, Juan 16:3). Debemos vivir en el 
Espíritu.  
 
    La oración es un instrumento 
poderoso para conocer la intención de 
Dios para tu vida y para todos los 
hombres. Cristo nos enseñó a orar 
dirigiéndonos al Padre en su nombre y 
pidiéndole que sea hecha su voluntad, 
en el cielo y en la tierra (Mateo 6:10, 
Lucas 11:2).  
 
    Mientras más conozcas de Dios y 
más intimidad tengas con él, más 
motivado estarás en hacer su voluntad. 



 
42 

 

Salmos 40:8. El hacer tu voluntad, Dios 
mío, hame agradado; Y tu ley está en 
medio de mis entrañas. 
 
    Por el otro lado, el pecado nos aleja 
de Dios. Especialmente el pecado 
deliberado y constante. 1 Juan 3:8-9. 8 
El que hace pecado, es del diablo; 
porque el diablo peca desde el principio. 
Para esto apareció el Hijo de Dios, para 
deshacer las obras del diablo. 9 
Cualquiera que es nacido de Dios, no 
hace pecado, porque su simiente está 
en él; y no puede pecar, porque es 
nacido de Dios. Quien practica el 
pecado no da lugar al arrepentimiento. 
 
    Dios nos manda a estar gozosos, 
orar sin cesar y dar gracias en todo (1 
tesalonicenses 5:16-18).  
   
   

Jesús nos enseña el camino  

 
    Dios nos enseña a hacer su voluntad 
con la guía de su Espíritu. Salmos 
143:10. Enséñame a hacer tu voluntad, 
porque tú eres mi Dios: Tu buen espíritu 
me guíe a tierra de rectitud.  Jesús 
siempre buscó hacer la voluntad de su 
Padre (Juan 5:30, Juan 6:38).   Pidió 



 
43 

 

que lo imitáramos en agrado (Efesios 
6:6, Marcos 3:35).  
 
    La máxima expresión de entrega a 
Dios, está plasmada en la oración de 
Cristo a su Padre previo a su arresto y 
crucifixión. Mateo 26:39. Y yéndose un 
poco más adelante, se postró sobre su 
rostro, orando, y diciendo: Padre mío, si 
es posible, pase de mí este vaso; 
empero no como yo quiero, sino como 
tú.   
 
    El apóstol Pablo nos enseña a imitar 
a Dios y andar en amor como Cristo. 
Efesios 5:1-2. Sed, pues, imitadores de 
Dios como hijos amados. 2 Y andad en 
amor, como también Cristo nos amó, y 
se entregó a sí mismo por nosotros, 
ofrenda y sacrificio a Dios en olor 
suave. 
 
 

Dios premia a quienes hacen su 

voluntad 

 
    Hay promesa por hacer la voluntad 
de Dios.  2 Pedro 3:9. El Señor no tarda 
su promesa, como algunos la tienen por 
tardanza; sino que es paciente para con 
nosotros, no queriendo que ninguno 
perezca, sino que todos procedan al 



 
44 

 

arrepentimiento. Muchas veces 
debemos tener paciencia para obtener 
la promesa (Hebreos 10:36). 
 
    Dios prometió a sus apóstoles en la 
regeneración, sentarse en doce tronos 
para juzgar a los hijos de Israel. A 
quienes dejaren su casa y familia por su 
nombre, ofreció darles cien veces más y 
la vida eterna (Mateo 19:27-29).  
 
  



 
45 

 

 

 

 

 

 

 

Dios es soberano sobre las 

emociones 
 

 

Dios cambió el corazón de Saúl al 

hacerlo rey y lo respaldó 
 
    Dios eligió a Saúl como primer rey de 
Israel. El profeta Samuel lo ungió. Dios 
cambió el corazón de Saúl. 1 Samuel 
10:9. Y fue que, así como tornó él su 
hombro para partirse de Samuel, le 
mudó Dios su corazón; y todas estas 
señales acaecieron en aquel día. Un 
corazón nuevo fue el presente de Dios 
para Saúl.  Esto es algo que solamente 
Dios te puede dar.  
 



 
46 

 

    Saúl fue el primer rey. Recitó al 
pueblo las leyes y luego los envió a su 
casa.  Aún no había palacio. Saúl 
también fue a su casa con sus 
soldados, a quienes Dios había tocado. 
1 Samuel 10:26. Y envió Samuel a todo 
el pueblo cada uno a su casa. Y Saúl 
también se fue a su casa en Gabaa, y 
fueron con él el ejército, el corazón de 
los cuales Dios había tocado.  Saúl era 
el primer rey y tenía opositores.  Parte 
del pueblo aún no lo aceptaba. Para 
respaldarlo, Dios se aseguró de darle 
un ejército fiel. Dios es soberano sobre 
el pensamiento de las personas. 
 
 

Dios le dio la victoria a David 

 
 
    Dios también interviene para darte la 
victoria. 1 Crónicas 14:16-17. 16 Hizo 
pues David como Dios le mandó, e 
hirieron el campo de los Filisteos desde 
Gabaón hasta Gezer. 17 Y la fama de 
David fue divulgada por todas aquellas 
tierras: y puso Jehová temor de David 
sobre todas las gentes.  Para afianzar el 
triunfo de David, Dios infundió temor 
sobre sus adversarios.  Dios es 
soberano sobre las emociones de las 
personas.  



 
47 

 

 
 

Cuando Dios te da una misión, 

mueve a las personas para apoyarte 

 
    Dios despertó el espíritu de Ciro rey 
de Persia, para que autorizara que los 
israelitas cautivos en su imperio 
regresaran a Jerusalén y reedificaran el 
templo. Esdras, que era sacerdote, y 
Nehemías, que era laico, fueron 
instrumentos de Dios para cumplir con 
su voluntad: reconstruir las murallas y el 
templo. Necesitaban gente.  
 
    Unos pocos aprovecharon la 
concesión de Ciro.  Dios los apoyó 
despertando también el espíritu de su 
pueblo para hacer el trabajo. Esdras 
1:5. Entonces se levantaron los 
cabezas de las familias de Judá y de 
Benjamín, y los sacerdotes y levitas, 
todos aquellos cuyo espíritu despertó 
Dios para subir a edificar la casa de 
Jehová, la cual está en Jerusalén.  Los 
profetas Hageo y Zacarías también se 
sumaron a este esfuerzo. vii 
 
 

Dios te ayuda a serle fiel 

 



 
48 

 

    Daniel, Ananías, Misael y Azarías 
eran cuatro jóvenes de Israel que 
fueron llevados prisioneros a Babilonia.  
Por la inteligencia y la educación que 
tenían, fueron seleccionados como 
consejeros del rey Nabucodonosor. Se 
les asignó comida y bebida.  Daniel se 
propuso no contaminarse. Dios lo ayudó 
formando gracia y buena voluntad con 
el príncipe de los eunucos.  
 
    Daniel 1:8-9. 8 Y Daniel propuso en 
su corazón de no contaminarse en la 
ración de la comida del rey, ni en el vino 
de su beber: pidió por tanto al príncipe 
de los eunucos de no contaminarse. 9 
(Y puso Dios a Daniel en gracia y en 
buena voluntad con el príncipe de los 
eunucos).  
 
    A riesgo de su vida, el príncipe 
aceptó hacer una prueba de diez días, 
al cabo de los cuales Daniel y sus 
compañeros lucían mucho mejor que el 
resto de los muchachos. Dios, en su 
soberanía, cambió el corazón del jefe 
de los eunucos y Daniel y sus 
compañeros no se contaminaron con 
alimentos prohibidos. Luego los 
enalteció ante el rey. 
 
 



 
49 

 

Puedes pedirle a Dios que te ayude a 

cambiar tu corazón 

 
    Nosotros también podemos tomar la 
iniciativa de Daniel y pedirle a Dios que 
incline nuestro corazón hacia él. Esto, 
como una muestra de confianza en sus 
mandamientos para ser bendecidos y 
alcanzar la vida eterna.  
 
    El rey Salomón oró a Dios de esta 
manera. 1 Reyes 8:57-58. 57 Sea con 
nosotros Jehová nuestro Dios, como fue 
con nuestros padres; y no nos 
desampare, ni nos deje; 58 incline 
nuestro corazón hacia sí, para que 
andemos en todos sus caminos, y 
guardemos sus mandamientos y sus 
estatutos y sus derechos, los cuales 
mandó a nuestros padres.   
 
    Leamos Salmos 139:23-
24 23 Examíname, oh Dios, y conoce mi 
corazón: Pruébame y reconoce mis 
pensamientos: 24 Y ve si hay en mí 
camino de perversidad, y guíame en el 
camino eterno. 
 
 
 



 
50 

 

La paradoja bíblica: Soberanía 

irresistible y libertad responsable 

 
 

John Wesley 
 

“Dios obra; el hombre responde.” 
(paráfrasis fiel) 

 
Uno de los aspectos más complejos —y 
a la vez más reveladores— de la 
enseñanza bíblica es la paradoja entre 
la soberanía irresistible de Dios y la 
responsabilidad libre del ser humano. 
Esta tensión ha sido objeto de reflexión 
a lo largo de toda la historia del 
pensamiento cristiano y suele 
denominarse, en términos teológicos, 
compatibilismo bíblico: la convicción de 
que la acción soberana de Dios y la 
libertad humana no se excluyen 
mutuamente, sino que coexisten dentro 
de un orden que trasciende la 
comprensión plena de la mente 
humana. 
 
    La Escritura no presenta esta relación 
como una contradicción que deba 
resolverse, sino como un misterio que 
debe ser reconocido con humildad. 
Pretender forzar una explicación 
absoluta conduce, por un lado, al 



 
51 

 

determinismo fatalista, y por el otro, a 
una autonomía humana que margina la 
soberanía divina. La Biblia evita ambos 
extremos. 
 
    Un ejemplo paradigmático de esta 
paradoja lo encontramos en el 
endurecimiento del corazón de Faraón. 
El texto bíblico afirma que Dios 
endureció su corazón para que sus 
maravillas se multiplicaran y su gloria 
fuese manifestada al liberar al pueblo 
de Israel de la esclavitud en Egipto 
(Éxodo 7:3–4; 11:1–10). Este pasaje ha 
generado intensos debates teológicos, 
pues algunos concluyen erróneamente 
que el pecado de Faraón fue causado 
por Dios. 
 
    Sin embargo, la Escritura es clara en 
afirmar que Dios no es autor de la 
maldad. Todos los seres humanos 
pecan y participan de un mundo caído. 
Faraón no era un hombre justo al que 
Dios convirtió en tirano; ya era un 
opresor cruel que sometía al pueblo de 
Israel. El endurecimiento de su corazón 
no consistió en la implantación de 
maldad nueva, sino en la retirada de la 
gracia que lo contenía, permitiendo que 
su propia corrupción se manifestara 
plenamente. En este sentido, Dios no 
violentó su voluntad, sino que lo dejó 



 
52 

 

actuar conforme a lo que ya había 
elegido ser. 
 
    Este mismo principio se observa en 
otros relatos bíblicos donde la 
soberanía de Dios se manifiesta de 
forma contundente, sin anular la 
responsabilidad humana. Jonás, por 
ejemplo, decidió huir del mandato 
divino. Su desobediencia fue real y 
voluntaria. No obstante, Dios intervino 
soberanamente enviando un gran pez 
para corregir su camino (Jonás 1:17). 
Jonás no dejó de ser responsable de su 
rebeldía, pero tampoco pudo frustrar el 
propósito divino. 
 
    Algo similar ocurre en la conversión 
de Saulo de Tarso (Hechos 9:1–19). 
Saulo perseguía activamente a la 
iglesia, convencido de obrar 
correctamente. La intervención de Dios 
fue directa, poderosa e irresistible. Sin 
embargo, esta acción soberana no 
anuló su responsabilidad moral previa ni 
convirtió su fe posterior en un acto 
mecánico. Saulo fue confrontado, 
quebrantado y finalmente respondió en 
obediencia. La gracia lo alcanzó sin 
consultarle, pero la fidelidad que siguió 
fue vivida conscientemente. 
 



 
53 

 

    La misma lógica se aplica al 
contraste entre egipcios e israelitas. 
Ambos pueblos eran pecadores. No 
obstante, Dios ejerció su soberanía en 
la gracia al liberar a Israel y en el juicio 
al castigar a Egipto. Incluso movió el 
corazón de los egipcios para que 
entregaran sus riquezas al pueblo que 
antes habían oprimido (Éxodo 12:36). 
Este acto no violó la naturaleza 
humana, sino que la subordinó al 
propósito divino. 
 
    Estos relatos nos enseñan que Dios 
gobierna incluso sobre los 
pensamientos, emociones y decisiones 
humanas, sin convertir al ser humano 
en un autómata moral. La libertad 
humana opera dentro de los límites de 
la soberanía divina, y la soberanía 
divina se manifiesta sin destruir la 
responsabilidad humana. Cómo ocurre 
esto en detalle pertenece al ámbito del 
misterio, no del absurdo. 
 
    La Biblia no nos llama a resolver esta 
paradoja, sino a vivirla: confiando 
plenamente en la soberanía de Dios y, 
al mismo tiempo, asumiendo con 
seriedad nuestra responsabilidad de 
obedecerle. Allí donde el ser humano 
pretende explicar exhaustivamente el 
misterio, corre el riesgo de deformar el 



 
54 

 

carácter de Dios o de minimizar la 
dignidad moral del hombre. 
 
    Reconocer esta paradoja no es señal 
de debilidad teológica, sino de fidelidad 
bíblica. Dios es soberano sin ser injusto; 
el hombre es libre sin ser 
independiente. Entre ambas realidades 
se despliega el drama de la redención.  
 
 

 Inteligencia emocional 

 
   Hablemos ahora de inteligencia. 
Podemos definirla como la capacidad 
de asimilar información, retenerla en 
forma de conocimiento y aplicarla. viii  
Sin embargo, este proceso puede ser 
afectado por nuestras emociones.   
 
    El concepto de inteligencia emocional 
comenzó a desarrollarse en los años 
sesenta. Nuestras emociones y 
sentimientos y las de las demás 
personas influyen en nuestro 
pensamiento y conducta. La idea es 
administrar las emociones para 
adaptarlas al ambiente y conseguir 
objetivos. ix x  De no hacerlo, nuestra 
inteligencia pierde efectividad. 
 



 
55 

 

    Entre los componentes de la 
inteligencia emocional se mencionan 
términos como autoconocimiento, 
autorregulación, automotivación, 
empatía y habilidades sociales. xi   
    El prefijo auto de los tres primeros 
elementos, significa que haremos estas 
cosas por nosotros mismos. Lo cual 
está bien, siempre que tengas en 
cuenta que es Dios quien te dio el poder 
para hacer esas cosas.   
 
    Leamos Deuteronomio 8:17-18. 17 Y 
digas en tu corazón: Mi poder y la 
fortaleza de mi mano me han traído esta 
riqueza. 18 Antes acuérdate de Jehová 
tu Dios: porque él te da el poder para 
hacer las riquezas, a fin de confirmar su 
pacto que juró a tus padres, como en 
este día.  No caigas en soberbia y dale 
siempre la gloria a Dios por las cosas 
que te permite hacer. 
 
    En el tema de empatía y habilidades 
sociales, recuerda que el hombre busca 
lo suyo propio (Filipenses 2:21). Para 
que funcione, debes hacerlo con el filtro 
de la preminencia del amor (1 Corintios 
13).   
 
    Reconociendo la soberanía de Dios 
en tus emociones y sentimientos y 
clamando por su ayuda, podrás 



 
56 

 

encauzarlos para coadyuvar en la 
aplicación de tu inteligencia a las 
diferentes situaciones que se te 
presenten en la vida.  
 
 
 
 

Enfermedades psicosomáticas  

 
    Las enfermedades psicosomáticas 
son una realidad.     Los problemas 
psicológicos provocan enfermedades y 
las enfermedades provocan problemas 
psicológicos. Son ocasionadas por el 
estrés, la ansiedad y la depresión entre 
otras. Nos preocupan, y provocan 
miedo. Se dice y que el estrés es 
exceso de presente, la ansiedad exceso 
de futuro y la depresión exceso de 
pasado. El principal detonante es el 
estrés.  “Según la Organización Mundial 
de la Salud, el 90 % de las 
enfermedades tienen un principio 
psicosomático.” xii xiii 
 
    Recuerda que Dios es soberano 
sobre nuestros pensamientos y 
emociones. Lo primero que nos pide es 
que renovemos nuestro entendimiento, 
para que comprobemos cuál es su 



 
57 

 

buena voluntad, agradable y perfecta 
(Romanos 12:2).  
 
    Hay un versículo poderoso en la 
Biblia para combatir tema del estrés, la 
ansiedad y la depresión:  
    Mateo 6:34. Así que, no os congojéis 
por el día de mañana; que el día de 
mañana traerá su fatiga: basta al día su 
afán. Vive cada día a la vez.  
 
    En sintonía con este versículo, 
menciono una frase célebre de Winston 
Churchill:  "Pasé más de la mitad de mi 
vida preocupándome por cosas que 
jamás iban a ocurrir".   
 
    Este mensaje de fe lo encontramos 
en toda la palabra de Dios.  Estoy 
hablando del concepto verdadero, fe 
objetiva en la revelación de Dios, el 
conocimiento y la práctica del 
Evangelio.   
 
    Leamos ahora Romanos 8:5-6: 5 
Porque los que viven conforme a la 
carne, de las cosas que son de la carne 
se ocupan; mas los que conforme al 
espíritu, de las cosas del espíritu. 6 
Porque la intención de la carne es 
muerte; mas la intención del espíritu, 
vida y paz. 
 



 
58 

 

    La palabra de Dios y la oración, 
acompañada por la fe, son el remedio a 
las enfermedades psicosomáticas.  Esto 
no excluye otros medios legítimos de 
acompañamiento médico y psicológico. 
 
    Filipenses 4:6-7. 6 Por nada estéis 
afanosos; sino sean notorias vuestras 
peticiones delante de Dios en toda 
oración y ruego, con hacimiento de 
gracias. 7 Y la paz de Dios, que 
sobrepuja todo entendimiento, guardará 
vuestros corazones y vuestros 
entendimientos en Cristo Jesús.  Como 
ya lo mencionamos, Dios dispone todas 
las cosas para bien de quienes lo aman, 
conforme a su propósito (Romanos 
8:28).  
 
    Termino diciéndote que la palabra de 
Dios te libera de cualquier situación 
mental en que puedas estar atrapado.  
 
    Lucas 4:18. El Espíritu del Señor es 
sobre mí, por cuanto me ha ungido para 
dar buenas nuevas a los pobres: Me ha 
enviado para sanar a los quebrantados 
de corazón; para pregonar a los 
cautivos libertad, y a los ciegos vista; 
para poner en libertad a los 
quebrantados. 
 



 
59 

 

    Para mayor información en este 
tema, te recomiendo leer mi estudio 
Sana las enfermedades psicosomáticas 
con la Biblia.   
 
https://www.academia.edu/44822780/Sana_las_
enfermedades_psicosom%C3%A1ticas_con_la
_Biblia_por_Pepo_Toledo 

 
 

Dios es soberano sobre las 

bendiciones 

 
    La palabra bendición la asociamos 
con felicidad y gozo. En la palabra de 
Dios está la promesa de abundantes 
bendiciones que se traducen en 
hechos: salud, prosperidad, 
abundancia, paz y largura de años entre 
muchas otras cosas.  
 
    Hay un dicho que dice: “A Dios 
rogando, pero con el mazo dando”. Otro 
dice: “Ayúdate que yo te ayudaré”.  No 
están en la Biblia, pero sí el concepto. 
Los esfuerzos de quien trabaja y 
proclama el reino de Dios aceleran las 
bendiciones.   
 
    Al igual que en la tierra, los derechos 
conllevan obligaciones. Por ejemplo, el 
derecho de libre circulación conlleva 
respetar las normas de tránsito.  

https://www.academia.edu/44822780/Sana_las_enfermedades_psicosom%C3%A1ticas_con_la_Biblia_por_Pepo_Toledo
https://www.academia.edu/44822780/Sana_las_enfermedades_psicosom%C3%A1ticas_con_la_Biblia_por_Pepo_Toledo
https://www.academia.edu/44822780/Sana_las_enfermedades_psicosom%C3%A1ticas_con_la_Biblia_por_Pepo_Toledo


 
60 

 

    La palabra de Dios nos enseña en 
Mateo 6:33: Mas buscad primeramente 
el reino de Dios y su justicia, y todas 
estas cosas os serán añadidas.  
 
    Romanos 10:11-12 dice así: Todo 
aquel que en él creyere, no será 
avergonzado. 
 
    Comencemos analizando la mayor de 
las bendiciones espirituales. La 
salvación. Como antecedente, todos los 
hombres somos pecadores (Romanos 
3:9-11).  Por lo tanto, estamos 
destituidos de la gloria de Dios, siendo 
justificados gratuitamente por su gracia 
y la redención en Cristo Jesús. Esto, 
con la mira de que Dios sea el justo y el 
que justifica al que pone su fe en Jesús 
(Romanos 3:23-26).  
 
    De la misma forma, las bendiciones 
que Dios nos da conllevan obligaciones, 
que básicamente se circunscriben a 
observar sus mandamientos.  Como 
todos somos pecadores, al igual que en 
el caso de la salvación, ninguno 
tenemos derecho ellas. Esta 
aseveración le podría dar un síncope a 
los predicadores de la prosperidad. Si 
embargo, Dios ejerce su superioridad y 
las concede de la forma en que 
conviene para tu crecimiento y tomando 



 
61 

 

en cuenta el propósito que tiene para tu 
vida dentro de su plan divino.  
 
   Podemos esperar que Dios en su 
señorío nos bendiga en respuesta a 
nuestro esfuerzo por conocer su 
palabra y practicarla. 
 
    Romanos 9:15. Mas a Moisés dice: 
Tendré misericordia del que tendré 
misericordia, y me compadeceré del 
que me compadeceré.   
 
    Esta es una clara declaración de la 
soberanía de Dios. De manera que las 
bendiciones son gratuitas.  En 
ocasiones Dios nos manda luchar por 
ellas, como es el caso de la tierra 
prometida al pueblo de Israel.  Otras 
más, nos pide hacer cosas muy 
sencillas, como cuando le pide a Moisés 
que extienda su  
mano sobre el mar y las aguas 
quedaron divididas (Éxodo 14:21). 
 
 

  



 
62 

 

 
 

 

 

 

 

El libre albedrío 
 
 

  Introducción 

 
    El libre albedrío es la convicción de 
aquellas doctrinas filosóficas según las 
cuales las personas tienen el poder de 
elegir y tomar sus propias decisiones.  
 
    Esta creencia es apoyada por 
muchas religiones y a la vez atacada 
como una forma de ideología 
individualista, por pensadores tales 
como Baruch Spinoza, Arthur 
Schopenhauer, Karl Marx y Friedrich 
Nietzsche.  
 
    Su aceptación tiene implicaciones 
religiosas, éticas, psicológicas, jurídicas 



 
63 

 

y científicas. Ha sido un tema de 
discusión a lo largo de la historia de la 
filosofía y de la ciencia. Se diferencia de 
la libertad en el sentido de que conlleva 
la posibilidad de obrar o no obrar. 

 

 

Dios nos dio libre albedrío  
  
     Dios hizo criaturas con libertad de 
elegir entre el bien y el mal, ángeles y 
seres humanos. Esto es lo que se llama 
libre albedrío.  De otra forma, seríamos 
autómatas o títeres sin libertad de 
escoger ni capacidad de amar. Nuestra 
obediencia y adoración a Dios no 
tendrían mérito alguno. 
 
 
 
    La voluntad de Dios es permisiva. 
Nos dio libre albedrío. Nos hizo parte de 
su plan divino. Adán y Eva hicieron su 
elección y comieron del árbol prohibido.  
Como consecuencia, fueron expulsados 
del paraíso, le entregaron el dominio del 
mundo a Satanás y trajeron maldición 
sobre la tierra (Génesis 2:3).  
 
    A Dios no le agrada el mal. El mal 
nace de nosotros mismos. Jehová se 
hizo responsable por darnos libre 



 
64 

 

elección y los seres humanos somos 
responsables por las opciones que 
ejercemos. Somos libres, pero a la vez 
responsables de entregarnos a Cristo. 
(Romanos 10:9-10).  Sólo en Cristo hay 
salvación (Hechos 4:12). 
 
    Dios le pone fronteras al mal. El 
poder de Satanás es restringido. Sólo 
pudo tocar a Job hasta donde Dios se lo 
permitió (Job 1 y 2).  
 
    Dios no permite que el diablo nos 
tiente más allá de lo que podemos 
soportar.  Junto con la tentación nos 
dará la salida (1 corintios 10:13). 
Muchos confunden este verso diciendo 
que Dios no nos dará una prueba o 
carga más grande de lo que podemos 
soportar. El tema es la tentación, no 
cualquier prueba. 
 
    En el mundo tendremos aflicción 
(Juan 16:33).  2 corintios 4:8 dice: 
Estando atribulados en todo, mas no 
angustiados; en apuros, mas no 
desesperamos.  
 
   Leamos Deuteronomio 30:19. A los 
cielos y la tierra llamo por testigos hoy 
contra vosotros, que os he puesto 
delante la vida y la muerte, la bendición 



 
65 

 

y la maldición: escoge pues la vida, 
porque vivas tú y tu simiente: 
 
    Dios está en control de su propósito 
sobre la creación. 
 
    Dios le pone límites al ser humano. 
Cuando Dios quiere, ejerce su 
soberanía y lleva a una persona 
irremisiblemente a sus pies. Tal es el 
caso de la conversión de Saulo (Hechos 
9). Atrae a las personas a Cristo (Juan 
6:44). 
 
    Puede tener misericordia de un 
personaje (romanos 9.18) o bien 
endurecer su corazón, como el caso de 
Faraón (Éxodo 7.3).  En este último 
caso está la tesis ya mencionada, en el 
sentido que ya había maldad en el 
corazón de Faraón y Dios le retiró su 
gracia.  
 
    Dios nos dio libre albedrío.  Sin 
embargo, en su soberanía se reserva el 
derecho de intervenir para los planes 
que tiene para nosotros fluyan. En otras 
palabras, define nuestro campo de 
acción. Nuestro libre albedrío está 
limitado a esa parte que Dios nos cede 
de su soberanía. Pero conserva el 
resto. No podemos impedir que realice 
su propósito sobre la creación. Nuestro 



 
66 

 

campo de actividad está demarcado.  
Comparando con un partido de fútbol, 
Dios nos deja jugar dentro de los límites 
de la cancha. 
 
 

Dios respeta nuestro libre albedrío 

 
  

En 2 Corintios 5:20-21, Dios se presenta 
como alguien que ruega por medio de 
sus "embajadores" (los creyentes), 
mostrando un amor profundo y 
respetando el libre albedrío al invitar a 
la reconciliación, no forzarla; es una 
súplica apasionada basada en el 
sacrificio de Cristo, quien tomó nuestros 
pecados para que nosotros 
recibiéramos Su justicia, haciendo un 
intercambio divino por amor, y dejando 
la decisión de aceptar este regalo en 
nuestras manos. 
 

Doctrina de la predestinación 

 
 

Juan Calvino 
 

“La Escritura es la escuela del Espíritu 
Santo.” 

 



 
67 

 

Este capítulo no niega el lenguaje 
bíblico de elección, sino que cuestiona 
ciertas formulaciones teológicas que, a 
juicio del autor, desequilibran la relación 
entre soberanía divina y 
responsabilidad humana. 
 
     La doctrina de la predestinación 
ocupa un lugar central en la reflexión 
cristiana sobre la salvación y resulta 
ineludible al abordar la relación entre la 
soberanía de Dios y el libre albedrío 
humano. Las Escrituras utilizan un 
lenguaje claro de elección, propósito y 
conocimiento previo de Dios (Romanos 
8:29; Efesios 1:4–11), lo cual ha dado 
lugar, a lo largo de la historia, a diversas 
formulaciones teológicas que buscan 
explicar cómo se articula esa elección 
divina con la respuesta humana de fe, 
arrepentimiento y perseverancia. 
 
    Dentro del cristianismo protestante, la 
teología reformada, especialmente en 
su expresión calvinista, ha desarrollado 
una de las formulaciones más 
influyentes sobre este tema. El 
calvinismo clásico sostiene que la 
salvación es enteramente obra de la 
gracia soberana de Dios y que el ser 
humano, afectado por el pecado, no 
puede iniciar por sí mismo el proceso de 
salvación. En este marco doctrinal, Dios 



 
68 

 

elige soberanamente a quienes serán 
salvos, no en base a méritos previstos, 
sino conforme a su voluntad y propósito 
eterno. Esta elección precede a la fe y 
la hace posible. 
 
    Asociada a esta visión se encuentra 
la doctrina de la Perseverancia de los 
Santos, uno de los llamados cinco 
puntos del calvinismo. Esta enseñanza 
afirma que aquellos que han sido 
verdaderamente regenerados por Dios 
perseverarán en la fe hasta el fin, no 
porque su fidelidad sea impecable, sino 
porque Dios mismo los preserva. En su 
formulación más cuidadosa, esta 
doctrina no pretende justificar el pecado 
ni el libertinaje moral, sino afirmar la 
fidelidad de Dios para completar la obra 
que ha comenzado en los suyos. 
 
    Estas doctrinas nacen del legítimo 
deseo de salvaguardar verdades 
bíblicas fundamentales: que la 
salvación es por gracia, que Dios no 
fracasa en sus propósitos y que la 
seguridad del creyente descansa en 
Dios y no en la fragilidad humana. No 
obstante, ciertas formulaciones rígidas, 
particularmente las que incluyen la 
llamada predestinación doble —la idea 
de que Dios predestina activamente a 
unos para salvación y a otros para 



 
69 

 

condenación—, han generado serias 
tensiones teológicas y pastorales. 
 
    El problema no radica en afirmar que 
Dios es soberano ni en reconocer que 
la salvación comienza con su iniciativa, 
sino en cómo se articula esa soberanía 
con la responsabilidad moral del ser 
humano. Cuando la predestinación se 
presenta de manera tal que la 
respuesta humana se vuelve irrelevante 
o meramente aparente, surge un 
conflicto con el conjunto del testimonio 
bíblico, que exhorta constantemente a 
creer, arrepentirse, perseverar y vivir en 
obediencia. La Escritura trata al ser 
humano como agente moral 
responsable, no como espectador 
pasivo de un destino inalterable. 
 
    Asimismo, una comprensión 
excesivamente cerrada de la 
predestinación puede afectar la vivencia 
práctica de la fe cristiana. Las 
advertencias bíblicas dirigidas a los 
creyentes —sobre el peligro de 
apartarse, endurecer el corazón o 
perseverar hasta el fin— corren el 
riesgo de ser interpretadas únicamente 
como medios pedagógicos sin 
consecuencias reales.  
 



 
70 

 

    De igual forma, la Gran Comisión 
(Mateo 28:16–20) puede verse 
debilitada en su urgencia existencial si 
la predicación del Evangelio es 
percibida como un acto formal cuyo 
resultado final está completamente 
determinado al margen de la respuesta 
humana. 
 
    Este libro no niega que Dios conoce y 
ordena su plan desde la eternidad, ni 
cuestiona que la salvación sea por 
gracia. Sin embargo, se distancia de 
aquellas formulaciones de la 
predestinación que, en la práctica, 
tienden a producir fatalismo espiritual, 
pasividad moral o una imagen de Dios 
difícil de conciliar con su justicia y su 
llamado universal al arrepentimiento. La 
Biblia presenta la evangelización, la 
exhortación y la perseverancia como 
medios reales mediante los cuales Dios 
obra, no como simples formalidades. 
 
    Desde la perspectiva bíblica 
adoptada en este libro, la 
predestinación debe entenderse 
principalmente como el propósito 
soberano de Dios de conformar a los 
creyentes a la imagen de Cristo y 
llevarlos a la salvación, sin anular por 
ello la libertad responsable del ser 
humano. La seguridad del creyente 



 
71 

 

descansa en la fidelidad de Dios, pero 
esa fidelidad se vive en una relación 
dinámica que implica fe viva, 
arrepentimiento continuo y obediencia 
perseverante. 
 
    En síntesis, la doctrina de la 
predestinación puede ser una fuente de 
consuelo y esperanza cuando afirma la 
iniciativa y la fidelidad de Dios. Pero 
cuando se convierte en un sistema 
cerrado que reduce la responsabilidad 
humana a una ilusión, pierde el 
equilibrio bíblico. La Escritura llama al 
creyente a confiar plenamente en la 
soberanía divina y, al mismo tiempo, a 
responder con temor reverente, 
fidelidad y perseverancia hasta el fin. 
 
 

Predestinación, misericordia y 

responsabilidad humana 

 
 

N.T. Wright 
 

“Pablo no escribe Romanos 9–11 para 
resolver un sistema, sino para contar 

una historia.” 
 
(Una lectura de Romanos 9–11) 
 



 
72 

 

    Los capítulos 9 al 11 de la carta a los 
Romanos constituyen uno de los 
pasajes más complejos y debatidos del 
Nuevo Testamento en relación con la 
soberanía de Dios, la elección y la 
responsabilidad humana. Cualquier 
reflexión honesta sobre la 
predestinación debe dialogar 
necesariamente con este texto, 
evitando tanto lecturas fragmentarias 
como conclusiones que contradigan el 
conjunto del mensaje paulino. 
 
    En Romanos 9, el apóstol Pablo 
enfatiza con fuerza la libertad soberana 
de Dios para mostrar misericordia. 
Utiliza ejemplos como Isaac frente a 
Ismael, Jacob frente a Esaú y el 
endurecimiento del corazón de Faraón 
para afirmar que el plan redentor de 
Dios no depende de linajes, méritos 
humanos ni esfuerzos religiosos, sino 
de su gracia. El énfasis principal del 
capítulo no es la condenación individual 
arbitraria, sino la legitimidad de Dios 
para actuar soberanamente en la 
historia de la salvación. 
 
    Sin embargo, leer Romanos 9 de 
manera aislada conduce fácilmente a 
interpretaciones deterministas que 
Pablo mismo corrige en los capítulos 
siguientes. En Romanos 10, el apóstol 



 
73 

 

afirma con igual claridad la 
responsabilidad humana de creer, 
confesar y responder al Evangelio.  
 
    La salvación es presentada como 
accesible a todo aquel que invoque el 
nombre del Señor, y la incredulidad de 
Israel no es atribuida a una 
imposibilidad decretada, sino a su 
resistencia y desobediencia. Aquí, la fe 
no es una ilusión ni un simple efecto 
mecánico de un decreto eterno, sino 
una respuesta real al mensaje 
predicado. 
 
    Romanos 11 completa el cuadro 
introduciendo una dimensión histórica y 
corporativa de la elección. Pablo explica 
que el endurecimiento de Israel es 
parcial y temporal, y que tiene un 
propósito redentor más amplio: abrir la 
puerta a los gentiles. No se trata de un 
rechazo definitivo, sino de una 
estrategia misericordiosa que culminará 
en restauración. La advertencia dirigida 
a los gentiles —“no seas altivo, sino 
teme”— deja claro que la elección no 
elimina la responsabilidad ni garantiza 
inmunidad moral o espiritual. 
 
Leídos en conjunto, Romanos 9–11 
presentan una teología equilibrada: 
Dios es absolutamente soberano en su 



 
74 

 

plan redentor; el ser humano es 
plenamente responsable de su 
respuesta; y la historia de la salvación 
se desarrolla de manera dinámica, no 
fatalista. Pablo no resuelve la tensión 
reduciendo uno de los polos, sino 
manteniéndolos juntos dentro del 
misterio de la misericordia divina. 
 
    Por tanto, Romanos 9–11 no 
respalda una predestinación rígida que 
anule la libertad humana, ni un libre 
albedrío autónomo que limite la 
soberanía de Dios. Afirma, más bien, 
que Dios gobierna la historia con 
propósito y gracia, mientras llama al ser 
humano a una respuesta consciente de 
fe, obediencia y perseverancia. 
 

 

Doctrina de la Seguridad eterna o 

Salvo siempre salvo 

 
Dietrich Bonhoeffer 

 
“La gracia barata es la gracia sin 

discipulado.” 
 
    La doctrina conocida como Seguridad 
eterna, popularmente expresada como 
“salvo siempre salvo”, sostiene que la 
salvación recibida por la fe en 



 
75 

 

Jesucristo no puede perderse, ya que 
depende exclusivamente de la obra 
redentora de Cristo y no de las obras 
posteriores del creyente. Según esta 
postura, quien ha sido verdaderamente 
regenerado por Dios permanecerá en la 
salvación hasta el final, porque es Dios 
mismo quien preserva esa condición. 
 
    Esta doctrina no debe entenderse, en 
su formulación teológica clásica, como 
una licencia para pecar 
deliberadamente ni como una negación 
de la santidad cristiana. Sus defensores 
suelen afirmar que la perseverancia en 
la fe y en una vida transformada es 
evidencia de una salvación genuina, no 
su causa. Desde esta perspectiva, una 
vida de pecado continuo sería señal de 
que la conversión nunca fue auténtica. 
 
    Sin embargo, en la práctica pastoral, 
esta enseñanza ha sido frecuentemente 
simplificada, mal entendida o mal 
aplicada, dando lugar a interpretaciones 
reduccionistas que afirman que la 
salvación está asegurada 
independientemente de la conducta, la 
perseverancia o el arrepentimiento 
posterior del creyente. Es esta versión 
popularizada —no siempre fiel a sus 
formulaciones más cuidadas— la que 
ha generado confusión espiritual y 



 
76 

 

relajamiento moral en algunos 
contextos cristianos. 
 
    El riesgo pastoral de esta 
interpretación consiste en debilitar la 
seriedad de las advertencias bíblicas 
dirigidas a los creyentes, así como el 
llamado constante a perseverar en la fe, 
a vivir en obediencia y a apartarse del 
pecado. Textos que exhortan a 
“ocupaos en vuestra salvación con 
temor y temblor” (Filipenses 2:12), o 
que advierten sobre el peligro de 
apartarse voluntariamente de la verdad 
(Hebreos 10:26), pierden fuerza 
normativa cuando se asume que el 
resultado final está garantizado sin 
condiciones. 
 
    En algunos casos extremos —
aunque no representativos de la 
totalidad de quienes sostienen esta 
doctrina—, la idea de una salvación 
incondicional ha sido utilizada para 
justificar conductas abiertamente 
contrarias al Evangelio, derivando en 
prácticas sectarias o en líderes que 
reclaman inmunidad moral. 
 
    El caso más sonado de esta creencia 
en los últimos años fue el del 
portorriqueño José Luis Miranda, quien 
afirmaba ser Cristo resucitado en el 



 
77 

 

anticristo. Anunció su transformación 
para el 30 de junio de 2012, cosa que 
por supuesto no ocurrió. En Honduras, 
Guatemala y el Salvador fue declarado 
como persona non grata. El 
autoproclamado inmortal murió en 
2013. Finalmente, la secta desapareció. 
 
 
    Estos casos ilustran los peligros de 
una teología desligada de la 
responsabilidad ética, pero no deben 
tomarse como la expresión normativa 
de toda la doctrina de la seguridad 
eterna. 
 
    Desde la perspectiva bíblica 
adoptada en este libro, la salvación es 
plenamente obra de la gracia de Dios, 
pero la fe que salva es una fe viva, que 
persevera, se arrepiente y produce 
fruto. No se trata de una salvación 
sostenida por obras, sino de una gracia 
que transforma y llama a la fidelidad. La 
Escritura no presenta la vida cristiana 
como una condición estática, sino como 
un camino que requiere constancia, 
vigilancia y dependencia continua de 
Dios. 
 
    Por tanto, la cuestión central no es si 
Dios es fiel para guardar a los suyos —
algo que la Escritura afirma—, sino si el 



 
78 

 

creyente puede vivir de espaldas a esa 
gracia sin consecuencias espirituales. 
Este libro sostiene que una doctrina que 
minimiza la responsabilidad del 
creyente corre el riesgo de oscurecer el 
llamado bíblico a la perseverancia y a la 
santidad. 
 

Tradiciones cristianas no sectarias que 

sostienen la seguridad eterna 

 
Para equilibrio y rigor, conviene dejar 
claro que la doctrina salvo siempre 
salvo no es exclusiva de grupos 
extremos. Entre quienes la sostienen —
con matices— se encuentran: 
 
1. Calvinismo reformado clásico 
 
Enseña la Perseverancia de los Santos. 
Afirma que los verdaderamente 
elegidos no pueden apostatar 
definitivamente. 
Sostiene que la perseverancia es fruto 
de la gracia, no mérito humano. 
 
2. Bautistas históricos (especialmente 
bautistas reformados) 
Muchos sostienen seguridad eterna con 
fuerte énfasis en santidad. 
Rechazan explícitamente el libertinaje 
moral. 



 
79 

 

 
3. Iglesias evangélicas conservadoras 
de tradición dispensacional. 
Predominante en sectores del 
evangelicalismo norteamericano. 
A veces expresada de forma más 
simplificada en el lenguaje popular. 
 
4. Algunos sectores del evangelicalismo 
contemporáneo 
Especialmente en contextos de énfasis 
en la gracia. 
Aquí es donde suelen aparecer 
distorsiones pastorales, no 
necesariamente doctrinales. 
 
— Ninguna de estas corrientes es 
sectaria en sí misma, aunque —como 
toda doctrina— puede ser mal utilizada. 
 

Controversia entre Pelagio y San 

Agustín - gracia y libre albedrío 

 
    Comencemos por estudiar la relación 
entre gracia y libre albedrío. Esto nos 
lleva a la famosa controversia entre 
Pelagio y San Agustín, ambos 
interesados en la teología de la gracia. 
xiv  Sobre este tema se ha escrito 
muchísimo. 
 



 
80 

 

    Pelagio rechaza la doctrina del 
pecado original porque niega la gracia 
entendida como ayuda interior que 
permite la observancia salvífica de la ley 
moral. Afirma que Dios le dio al hombre 
libre albedrío, por lo cual tiene 
capacidad de elegir entre el bien y el 
mal. Cuando por su elección de 
entregarse a Cristo se le otorga la 
gracia y el perdón de los pecados, es 
capaz de realizar cosas mejores. El 
perdón no transforma al hombre, es la 
gracia la que facilita el bien, así como el 
ejemplo de Cristo y su doctrina. Como 
la perfección está en manos de la 
persona, se vuelve obligatoria.  
 
    El Concilio de Cartago condenó a 
Pelagio, y posteriormente hizo lo mismo 
el Concilio de Orange.  
 
    Tertuliano sostiene que el pecado se 
va transmitiendo de generación. Cada 
ser humano participa del pecado de 
Adán. “Nadie puede ser puro sino 
renace del agua y del Espíritu”. 
 
    San Agustín va en la línea de 
Tertuliano. Expresa que sólo se 
descubre el perdón cuando se está 
enfrente de la gracia de cristo. También 
señala la distinción entre pecados 
personales y el pecado original. 



 
81 

 

Considera este último como una 
herencia espiritual, que se transmite de 
generación en generación, y no por los 
pecados que se cometen por imitación. 
“La concupiscencia en los niños es un 
castigo y por tal deben ser castigados 
en la otra vida, pues merecen la pena 
del infierno los niños que mueran sin 
bautizarse”. xv 
 
    Acá vemos el principio del moderno 
concepto de maldiciones 
generacionales o líneas de iniquidad, de 
moda en iglesias evangélicas y neo 
pentecostales. 
     
    De acuerdo con la tradición cristiana, 
“existe una naturaleza pecaminosa en 
el ser humano, heredada de la primera 
transgresión de Adán y Eva.”  
    Esta naturaleza pecaminosa del 
hombre domina al hombre y sólo puede 
ser superada cuando sus pecados son 
expiados. Esto lo logra mediante la fe 
en Cristo y la regeneración espiritual por 
medio del nuevo nacimiento (Juan 3:3-
8, y 1 Pedro 1:3).  “Así puede vencerse 
esta naturaleza, y, por ende, anular su 
efecto condenatorio final, que no su 
efecto sobre la vida del creyente.” xvi 2 
 
    La Iglesia Católica ha enterrado 
efectivamente el concepto de limbo, el 



 
82 

 

lugar al que siglos de tradición y 
enseñanza sostuvieron que iban los 
bebés que morían sin recibir el 
bautismo. xvii 
 
   Posteriormente, el papa Benedicto 
XVI eliminó la dimensión física del 
purgatorio, asegurando que no es un 
lugar del espacio, del universo, "sino un 
fuego interior, que purifica el alma del 
pecado".  xviii 
 
    Estas palabras de Ratzinger siguen 
la línea marcada anteriormente por el 
Papa Juan Pablo II, quien consideraba 
que el purgatorio existe, pero no como 
"una prolongación de la situación 
terrenal" después de la muerte, sino "el 
camino hacia la plenitud a través de una 
purificación completa".  
 
 

Soberanía sin fatalismo: cuando la 

doctrina se convierte en carga 

 
 

A.W. Tozer 
 

“Una idea equivocada acerca de Dios 
es idolatría.” 

 



 
83 

 

    Una de las distorsiones más 
frecuentes en la comprensión de la 
soberanía de Dios es el fatalismo 
religioso. Aunque suele presentarse 
como una exaltación de la grandeza 
divina, en la práctica termina 
reduciendo la vida humana a un guion 
inalterable donde las decisiones 
personales pierden sentido real. Esta 
visión no solo empobrece la fe, sino que 
contradice el espíritu de la Escritura. 
 
    La Biblia afirma sin ambigüedad que 
Dios es soberano. Gobierna la creación, 
conoce el fin desde el principio y nada 
escapa a su propósito. Sin embargo, la 
misma Biblia rechaza la idea de un 
destino ciego o de una causalidad 
mecánica que anule la responsabilidad 
humana. El fatalismo no es una 
consecuencia necesaria de la 
soberanía; es una lectura deficiente de 
ella. 
 
    Cuando la soberanía se interpreta de 
manera fatalista, surgen expresiones 
como: “Dios quiso que esto pasara”, “no 
había otra opción”, o “era su destino”. 
Estas frases, aunque a veces buscan 
consolar, pueden terminar silenciando 
el dolor, bloqueando el arrepentimiento 
o justificando la pasividad moral. En 
lugar de producir confianza, generan 



 
84 

 

resignación. En lugar de esperanza, 
producen inmovilidad espiritual. 
 
    La Escritura distingue claramente 
entre lo que Dios decreta, lo que Dios 
permite y lo que Dios redime. No todo lo 
que ocurre expresa la voluntad moral de 
Dios, aunque nada ocurre fuera de su 
soberanía. Esta distinción es 
fundamental. Dios puede permitir 
acciones humanas libres, incluso malas, 
sin ser su autor. Su soberanía no se 
manifiesta controlando cada acto como 
un titiritero, sino gobernando la historia 
con justicia, paciencia y propósito. 
 
    El fatalismo también aparece cuando 
la soberanía se usa para evitar la 
responsabilidad. Si todo estaba 
determinado, el arrepentimiento pierde 
urgencia. Si nada podía ser distinto, la 
obediencia se vuelve irrelevante. Sin 
embargo, la Biblia nunca presenta la 
soberanía como excusa moral. Por el 
contrario, cuanto más soberano es Dios, 
más seriamente toma la respuesta 
humana. 
 
    Este libro sostiene que la soberanía 
de Dios no aplasta la libertad, la 
encuadra. No elimina la 
responsabilidad; la fundamenta. Dios no 
gobierna un mundo de autómatas, sino 



 
85 

 

de personas llamadas a responder, 
decidir y rendir cuentas. El fatalismo, 
lejos de honrar a Dios, termina 
deshumanizando al creyente. 
 
    Recuperar una visión bíblica de la 
soberanía implica rechazar tanto el 
determinismo rígido como la autonomía 
absoluta. Implica afirmar que Dios reina, 
pero que el ser humano responde. Que 
Dios dirige la historia, pero que cada 
vida se vive en el espacio real de la 
decisión. Solo así la soberanía deja de 
ser una carga y se convierte en fuente 
de confianza y descanso. 
 
 
Vivir bajo la soberanía de Dios: 
confianza, obediencia y esperanza 
 
    La soberanía de Dios no es una 
doctrina para ser discutida únicamente 
en términos teóricos; es una verdad 
destinada a ser vivida. Comprendida 
correctamente, no produce miedo ni 
pasividad, sino una vida marcada por la 
confianza, la obediencia y la esperanza. 
 
    Vivir bajo la soberanía de Dios 
comienza con la confianza. Saber que 
Dios gobierna la historia libera al 
creyente de la ansiedad por controlar 
todo. La confianza no niega la 



 
86 

 

incertidumbre ni el sufrimiento, pero 
impide que estos tengan la última 
palabra. El creyente no confía en el 
azar ni en el destino, sino en un Dios 
personal que conoce, ve y acompaña. 
 
    Esta confianza, sin embargo, no 
conduce a la inacción. Al contrario, la 
soberanía divina da sentido a la 
obediencia. Si Dios no gobernara, 
obedecer sería irrelevante. Pero 
precisamente porque Dios reina, cada 
decisión importa. La obediencia no es 
un intento de cambiar el decreto divino, 
sino la respuesta fiel dentro del marco 
de su voluntad. 
 
    La Biblia nunca presenta la 
obediencia como un acto mecánico ni 
como una imposición externa. Es una 
respuesta libre, consciente y 
responsable. Dios llama, exhorta, 
advierte y espera. La vida cristiana se 
desarrolla en ese diálogo permanente 
entre la iniciativa divina y la respuesta 
humana. 
 
    Finalmente, vivir bajo la soberanía de 
Dios es vivir con esperanza. No una 
esperanza ingenua que niega la 
realidad del mal, sino una esperanza 
arraigada en la convicción de que Dios 
puede redimir incluso aquello que no 



 
87 

 

originó. La soberanía no garantiza una 
vida sin conflictos, pero sí asegura que 
el mal no tiene la última palabra. 
 
    Esta esperanza es incompatible con 
el fatalismo. El fatalismo paraliza; la 
esperanza bíblica moviliza. El fatalismo 
resigna; la esperanza persevera. El 
fatalismo mira al pasado como destino; 
la esperanza mira al futuro como 
promesa. 
 
    En este sentido, la soberanía de Dios 
no es una amenaza para la libertad 
humana, sino su marco más seguro. El 
creyente vive sabiendo que sus 
decisiones cuentan, que su obediencia 
tiene valor y que su esperanza no es 
vana. Dios reina, y precisamente por 
eso la vida tiene sentido. 
 
 

Libre albedrío y maldiciones 

generacionales 

 
    Si el hombre naciera malo (con 
pecado original, naturaleza pecaminosa 
o bajo maldiciones generacionales) el 
libre albedrío no existiría y el hombre no 
tendría elección entre el bien y el mal. 
Tampoco tendría mérito ni culpa. No 
habría diablo.   



 
88 

 

El pecado es voluntario.   
 
    Deuteronomio 30:19 A los cielos y la 
tierra llamo por testigos hoy contra 
vosotros, que os he puesto delante la 
vida y la muerte, la bendición y la 
maldición: escoge pues la vida, porque 
vivas tú y tu simiente: 
 
    Imposible ejercer nuestro libre 
albedrío si nacimos pecadores, ya sea 
con pecado original o con naturaleza 
pecaminosa. No habría escogencia.  
 
    En apoyo a Pelagio, desarrollaré 
brevemente el siguiente tema. 
 
    Las maldiciones generacionales o 
líneas de iniquidad no existen. 

    

    Dios nos hizo buenos.  Eclesiastés 
7:29 He aquí, solamente he hallado 
esto: que Dios hizo al hombre recto, 
mas ellos buscaron muchas cuentas 
(perversiones). 
 
   Dios creó al hombre bueno desde el 
vientre de su madre. Romanos 
9:11 (Porque no siendo aún nacidos, ni 
habiendo hecho aún ni bien ni mal, para 
que el propósito de Dios conforme a la 



 
89 

 

elección permaneciese, no por las 
obras sino por el que llama). 
 
    Los niños son buenos.  Mateo 18:3 Y 
dijo: De cierto os digo, que, si no os 
volviereis, y fuereis como niños, no 
entraréis en el reino de los cielos. 
 
    Cada quien es responsable de sus 
propios pecados. Deuteronomio 
24:16 Los padres no morirán por los 
hijos, ni los hijos por los padres; cada 
uno morirá por su pecado.  
 
    Quienes creen en maldiciones 
generacionales le llaman injusto a Dios, 
pero los injustos son ellos. Ezequiel 
18:25-30. 25 Y si dijereis: No es 
derecho el camino del Señor: oíd ahora, 
casa de Israel: ¿No es derecho mi 
camino? ¿no son vuestros caminos 
torcidos? …29 Si aun dijere la casa de 
Israel: No es derecho el camino del 
Señor: ¿No son derechos mis caminos, 
casa de Israel? Cierto, vuestros 
caminos no son derechos. 30 Por tanto, 
yo os juzgaré a cada uno según sus 
caminos, oh casa de Israel, dice el 
Señor Jehová.  
 
    Cristo clavó en la cruz el acta de los 
decretos que nos era contraria.  
Colosenses 2:13-14. 13 Y a vosotros, 



 
90 

 

estando muertos en pecados y en la 
incircuncisión de vuestra carne, os 
vivificó juntamente con él, 
perdonándoos todos los pecados, 
14 rayendo la cédula de los ritos que 
nos era contraria, que era contra 
nosotros, quitándola de en medio y 
clavándola en la cruz.   
 
    Quien cree en maldiciones 
generacionales está negando el 
sacrificio del Cristo en la cruz.  
 
    No encuentro base suficiente en las 
Escrituras para sostener la existencia 
de las maldiciones generacionales. 
Tampoco encuentro fundamento para la 
doctrina del pecado original ni a la idea 
de que nacemos con naturaleza 
pecaminosa. Ésta última la adquirimos 
en un mundo caído. Cuando nacemos 
de nuevo, recuperamos nuestra buena 
naturaleza.  
 
    2 Corintios 5:17 De modo que, si 
alguno está en Cristo, nueva criatura 
es: las cosas viejas pasaron; he aquí 
todas son hechas nuevas. 
 
    Te recomiendo leer mi libro titulado 
Las maldiciones generacionales no 
existen.  
 



 
91 

 

https://www.academia.edu/44931152/Las_maldi
ciones_generacionales_no_existen_por_Pepo_
Toledo 

 
 

Herencia genética, ambiental y 

espiritual 
 
    Ninguno de los pasajes que 
acabamos de estudiar mencionan 
maldiciones heredadas o transmitidas 
generacionalmente en forma espiritual.  
 
    Lo que estos versículos confirman es 
que la naturaleza pecaminosa se 
adquiere. Los hijos sufren las 
consecuencias del pecado de los 
padres por el ambiente en que crecen, 
por el mal ejemplo. Se produce 
separación de Dios y alejamiento de la 
palabra. Estar predispuesto no significa 
estar destinado. 
 
    Romanos 5:12 De consiguiente, vino 
la reconciliación por uno, así como el 
pecado entró en el mundo por un 
hombre, y por el pecado la muerte, y la 
muerte así pasó a todos los hombres, 
pues que todos pecaron. 
 
    Este tema es uno de los factores 
externos que influyen en la 

https://www.academia.edu/44931152/Las_maldiciones_generacionales_no_existen_por_Pepo_Toledo
https://www.academia.edu/44931152/Las_maldiciones_generacionales_no_existen_por_Pepo_Toledo
https://www.academia.edu/44931152/Las_maldiciones_generacionales_no_existen_por_Pepo_Toledo


 
92 

 

responsabilidad del individuo en el 
momento de aplicar su libre albedrío. 
 
    Los hijos aprenden el mal ejemplo de 
los padres y luego practican su propio 
pecado. La conducta o tendencia se 
inserta en los genes sin modificarlos y 
se transmite a los descendientes.  A 
estos patrones se les conoce como  
epigenética en la ciencia. Por ejemplo, 
la tendencia al alcoholismo. Los hijos 
también aprenden el buen ejemplo de 
sus padres. La honradez, la 
hospitalidad y el trabajo duro entre otras 
cosas. 
 
    Juan 3:6. Lo que es nacido de la 
carne, carne es; y lo que es nacido del 
Espíritu, espíritu es. 
 
 

Cristianismo impuesto 

 

Consideraciones históricas 

 
A finales del siglo XV, tras el llamado 
“descubrimiento” de América, la 
expansión europea se realizó mediante 
una estrecha alianza entre poder 
político, económico y religioso. En 1493, 
el papa Alejandro VI otorgó a los reyes 
de Castilla y León dominio sobre los 



 
93 

 

territorios descubiertos al occidente, 
bajo la condición de promover la 
evangelización de los pueblos 
considerados idólatras. Esta disposición 
institucionalizó una relación directa 
entre conquista territorial y difusión del 
cristianismo. 
 
En el siglo XVI, la Corona española 
implementó sistemas como la 
Encomienda y la Mita, que, aunque 
jurídicamente diferenciados de la 
esclavitud, implicaron formas de trabajo 
forzado y dependencia estructural. Las 
tierras eran adjudicadas junto con la 
población indígena que las habitaba, lo 
cual generó profundas transformaciones 
sociales, culturales y religiosas. En 
muchos casos, la adhesión al 
cristianismo se produjo en contextos de 
coerción, temor, necesidad económica o 
imposición legal. 
 
Desde una perspectiva histórica, estos 
procesos favorecieron la aparición del 
sincretismo religioso, entendido como la 
superposición de prácticas cristianas 
con creencias preexistentes. La 
adopción externa de ritos y símbolos 
cristianos no siempre implicó una 
conversión interior ni un abandono 
consciente de cosmovisiones 
anteriores. Este fenómeno no fue 



 
94 

 

exclusivo de América, sino recurrente 
en distintos procesos de expansión 
religiosa ligados al poder político. 
 
Figuras como Fray Bartolomé de las 
Casas denunciaron tempranamente los 
abusos cometidos contra los pueblos 
originarios. Sin embargo, incluso las 
voces críticas operaban dentro de un 
marco teológico y cultural propio de su 
tiempo, lo que explica ciertas 
contradicciones históricas, como la 
justificación posterior del uso de mano 
de obra africana. Estos hechos deben 
ser comprendidos dentro de su contexto 
histórico sin ser idealizados ni negados. 
 
El cristianismo, en su dimensión 
institucional, quedó así profundamente 
entrelazado con estructuras de 
dominación colonial, generando una 
herencia histórica compleja que aún 
influye en la vivencia religiosa de 
amplios sectores de la población 
latinoamericana. 
 

Consideraciones teológicas 

 
Desde una perspectiva teológica, es 
necesario distinguir con claridad entre el 
Evangelio y su instrumentalización 
histórica. El mensaje central de 



 
95 

 

Jesucristo nunca fue impuesto por la 
fuerza, ni se apoyó en el poder político 
o militar. Por el contrario, Cristo apeló 
constantemente a la conciencia, a la 
decisión personal y a la respuesta libre 
del corazón humano. 
 
El cristianismo impuesto constituye, 
desde esta óptica, una contradicción del 
núcleo mismo del mensaje evangélico. 
La fe cristiana presupone libertad: 
libertad para creer, pero también 
libertad para rechazar. Allí donde la 
adhesión religiosa es resultado de la 
coerción, la amenaza o la conveniencia 
social, se vacía de contenido espiritual y 
se convierte en mera práctica cultural. 
 
Esta imposición de la fe niega, en la 
práctica, el libre albedrío, principio que 
atraviesa toda la Escritura. Dios llama, 
invita y exhorta, pero no fuerza la 
respuesta humana. La conversión 
auténtica implica un acto consciente de 
la voluntad, iluminado por la gracia, 
pero no sustituido por ella. Una fe que 
no puede ser rechazada tampoco 
puede ser verdaderamente elegida. 
 
El problema del cristianismo impuesto 
no es, en última instancia, político ni 
cultural, sino profundamente teológico. 
Al anular la libertad de conciencia, se 



 
96 

 

distorsiona el carácter de Dios y se 
presenta un evangelio ajeno al Cristo 
revelado en las Escrituras. Esta 
distorsión produce religiosidad externa, 
temor servil y, con frecuencia, rechazo 
al mensaje cristiano. 
 
Como afirmó el filósofo Emmanuel 
Mounier, “solo se pide a los cristianos 
que sean auténticos”. La autenticidad 
cristiana no se mide por la cantidad de 
adherentes, sino por la coherencia entre 
la fe profesada y la libertad con la que 
es asumida. En contextos donde el 
cristianismo se vive como herencia 
cultural obligatoria, el desafío no es 
imponer nuevamente la fe, sino 
restaurar su dimensión libre y personal. 
 
En sociedades con una alta 
identificación religiosa, como ocurre en 
muchos países de América Latina, la 
persistencia de problemas estructurales 
de injusticia, corrupción y violencia 
invita a una reflexión teológica seria: 
una fe impuesta o meramente cultural 
difícilmente transforma la vida. El 
Evangelio solo cumple su función 
redentora cuando es acogido libremente 
y vivido responsablemente. 
 
El cristianismo auténtico no se hereda ni 
se impone; se elige. Allí donde la 



 
97 

 

libertad es respetada, la fe puede 
florecer. Allí donde es anulada, el 
Evangelio deja de ser buena noticia. 
 
 

Libre albedrío y esclavitud 

 
    Dios nos da libre albedrío y además 
libertad espiritual.  
 
    En el Antiguo Testamento Dios 
proveía el medio para alcanzar libertad 
espiritual. Salmos 119:45. Y andaré en 
anchura (libertad), porque busqué tus 
mandamientos.   
 
    En el Nuevo Testamento Dios provee 
el camino para que seamos libres 
espiritualmente al dar a su Hijo 
unigénito para que todo aquel que en él 
cree, tenga vida eterna (Juan 3.16).  
 
    Fuimos comprados por el precio (1 
corintios 6:20). Como esclavos, no 
teníamos con qué pagar nuestra 
libertad y la recibimos por gracia. 
 
    Éramos esclavos del pecado 
(Romanos 6:17-19). Tuvimos que hacer 
una elección. Elegimos rendirnos a 
Cristo.   
 



 
98 

 

    Romanos 6:16. ¿No sabéis que a 
quien os prestáis vosotros mismos por 
siervos para obedecer le, sois siervos 
de aquel a quien obedecéis, o del 
pecado para muerte, o de la obediencia 
para justicia?   
 
     Somos esclavos en Cristo y 
paradójicamente, esto nos hace libres. 
Nos liberta del pecado, lo cual produce 
gozo y paz. 
 
    Debemos ejercer nuestro libre 
albedrío y la opción de ser libres con 
sabiduría. 
 
    Salmos 119:30. Escogí el camino de 
la verdad; he puesto tus juicios delante 
de mí. 
 
    Deuteronomio 30:19. A los cielos y la 
tierra llamo por testigos hoy contra 
vosotros, que os he puesto delante la 
vida y la muerte, la bendición y la 
maldición: escoge pues la vida, porque 
vivas tú y tu simiente: elegir entre la 
vida y la muerte. 
 
    Una vez elegida la vida, debemos 
cuidar de no volver a la esclavitud del 
pecado. 
 



 
99 

 

    Gálatas 5:1. Estad, pues, firmes en la 
libertad con que Cristo nos hizo libres, y 
no volváis otra vez a ser presos en el 
yugo de servidumbre. 
 
    Con la ayuda del Espíritu de Dios, 
podemos vencer las tentaciones y 
permitir que Dios gobierne nuestras 
vidas. Una parte depende de nosotros y 
otra de Dios. 
¿Es Dios el que controla nuestra vida, o 
nosotros? 
 
    No te confíes. Escucha el siguiente 
consejo. 
 
 

No debemos abusar de la gracia 

 
    Éramos esclavos del pecado y 
elegimos rendirnos a Cristo. Fuimos 
libertados por gracia.  Muchos piensan 
que después de esto, pueden relajar su 
moral.  El apóstol Pablo nos da la 
respuesta.  
 
     Romanos 6:15. ¿Pues qué? 
¿Pecaremos, porque no estamos bajo 
de la ley, sino bajo de la gracia? En 
ninguna manera. 
 



 
100 

 

    Todos somos pecadores. Pero 
mantenerse en pecado nos aleja de 
Dios. No es lo mismo pecar, que 
mantenerse en pecado.   
 
    Vamos a 1 Juan 3:9: Cualquiera que 
es nacido de Dios, no hace pecado, 
porque su simiente está en él; y no 
puede pecar, porque es nacido de Dios.  
 
    Hebreos 10:26. Porque si pecáremos 
voluntariamente después de haber 
recibido el conocimiento de la verdad, 
ya no queda sacrificio por el pecado. 
 
 
     La frase no practica pecado significa 
no pecar continuamente, porque 
entonces no hay espacio para el 
arrepentimiento, ni más sangre de 
Jesús que derramar para limpieza. 
Cristo se ofreció una sola vez por 
nuestros pecados. 
 
    Hebreos 7:27. Que no tiene 
necesidad cada día, como los otros 
sacerdotes, de ofrecer primero 
sacrificios por sus pecados, y luego por 
los del pueblo: porque esto lo hizo una 
sola vez, ofreciéndose a sí mismo. 
 
    Te sugiero leer mi estudio titulado La 
palabra permisiva o evangelio "light". 



 
101 

 

 
https://www.academia.edu/49295152/La_palabr
a_permisiva_o_evangelio_light_por_Pepo_Tole
do 

 
 

Temor de Dios y temor a Dios 

   
    Este es otro de los temas que influye 
en las decisiones del ser humano en el 
ejercicio de su libertad. 
 
   En Filipenses 2:12-16 encontramos 
sabios consejos para mantenernos 
libres de la esclavitud del pecado. 
Leamos:  12 Por tanto, amados míos, 
como siempre habéis obedecido, no 
como en mi presencia solamente, sino 
mucho más ahora en mi ausencia, 
ocupaos en vuestra salvación con temor 
y temblor; 13 porque Dios es el que en 
vosotros obra así el querer como el 
hacer, por su buena voluntad. 14 Haced 
todo sin murmuraciones y contiendas, 
15 para que seáis irreprensibles y 
sencillos, hijos de Dios sin culpa en 
medio de la nación maligna y perversa, 
entre los cuales resplandecéis como 
luminarias en el mundo; 16 reteniendo 
la palabra de vida para que yo pueda 
gloriarme en el día de Cristo, que no he 
corrido en vano, ni trabajado en vano. 
 

https://www.academia.edu/49295152/La_palabra_permisiva_o_evangelio_light_por_Pepo_Toledo
https://www.academia.edu/49295152/La_palabra_permisiva_o_evangelio_light_por_Pepo_Toledo
https://www.academia.edu/49295152/La_palabra_permisiva_o_evangelio_light_por_Pepo_Toledo


 
102 

 

    Acá destacan las palabras temor y 

temblor. El temor de Dios es un estado 

mental en el que el ser humano, 

ejerciendo su libre albedrío con 

sabiduría, le entrega a Dios en amor el 

control de su vida. Es el miedo 

reverencial que debe guardarse a Dios.  

Va mucho más allá que el respeto. El 

temor de Dios es también uno de los 

dones del Espíritu de Dios.   

  
    Isaías 26:4. Confiad en Jehová 
perpetuamente: porque en el Señor 
Jehová está la fortaleza de los siglos. 
 
    Proverbios 1:7. El principio de la 
sabiduría es el temor de Jehová. 
 
 

Tipos de temor en relación a Dios 

 
    Hay dos tipos básicos de temor en 
relación a Dios. El primero, es un temor 
reverente ante Dios. El segundo es el 
temor al castigo (Hebreos 10:31).  
Puede ser filial o servil. El temor filial 
produce rechazo al pecado porque 
ofende a Dios.  El temor servil se evita 
el pecado por miedo al castigo. xix  El 
temor filial es temor de Dios. El temor 
servil es temor a Dios. Algunas 



 
103 

 

traducciones de la Biblia confunden 
estos términos. 
 
       El enemigo quiere presentarnos a 
un Dios enfocado en el juicio, con el 
objetivo de que nos provoque terror. 
Dios es tardo para la ira y grande en 
compasión (Éxodo 34:6).  La mayor 
manifestación del amor de Dios es su 
misericordia (Tito 3:4-5).  
 
    El temor de los hijos de Dios se 
traduce en obediencia, lo cual trae 
recompensa.  Proverbios 22:4. 
Riquezas, y honra, y vida, son la 
remuneración de la humildad y del 
temor de Jehová. 
 
 

Tener temor o ser presa del temor 

 
    Las religiones animistas o politeístas 
creen en una colección de dioses 
caprichosos a los cuales hay que 
hacerles sacrificios para aplacarlos. 
Mantienen a los fieles en temor.  
 
    Los cristianos podemos tener temor, 
pero no ser presas del temor. Esto 
último ofende a Dios.  Proverbios 29:25. 
El temor del hombre pondrá lazo: Mas 
el que confía en Jehová será levantado.  



 
104 

 

 
    No anticipes cosas malas. Mateo 
6:34. Así que, no os congojéis por el día 
de mañana; que el día de mañana 
traerá su fatiga: basta al día su afán. 
 
    Los problemas psicológicos provocan 
enfermedades y las enfermedades 
provocan problemas psicológicos.   
 
    Tu verdadero enemigo son los entes 
que destruyen el alma (Mateo 10:28-
31). 
 
    El temor es contagioso. Moisés envió 
doce espías a explorar la tierra de 
Canaán. Todos se aterrorizaron, menos 
Josué y Caleb. Números 13:33. 
También vimos allí gigantes, hijos de 
Anac, raza de los gigantes: y éramos 
nosotros, a nuestro parecer, como 
langostas; y así les parecíamos a ellos. 
Ni siquiera los habían visto y decían 
que los veían como langostas. 
 
    Dios protege y bendice a quienes le 
temen. Josué 1:9. Mira que te mando 
que te esfuerces y seas valiente: no 
temas ni desmayes, porque Jehová tu 
Dios será contigo en donde quiera que 
fueres. 
 



 
105 

 

    También les da conocimiento y 
revelación. Salmos 25:14. El secreto de 
Jehová es para los que le temen; y a 
ellos hará conocer su alianza.  Cuando 
no hay temor de Dios no se entiende su 
palabra. Jesús vino a cerrar el abismo 
entre Dios y los hombres. La comunión 
íntima con Dios produce revelación. 
 
    Te sugiero leer mi estudio titulado 
Temor de Dios y temor a Dios. 
 
https://www.academia.edu/49517789/Temor_de
_Dios_y_temor_a_Dios_por_Pepo_Toledo 

 
 

La tensión entre soberanía de Dios y 

el libre albedrío de los hombres 

 
 

C.S. Lewis 
 

“Dios no nos creó como máquinas; 
quiere hijos, no autómatas.”  

(paráfrasis fiel) 
 
    La historia del hombre está llena de 
testimonios de adversidad producto del 
resultado del mal uso de la libertad que 
Dios le ha dado. En el momento de 
elegir, el grado de responsabilidad del 
individuo puede ser afectado por 

https://www.academia.edu/49517789/Temor_de_Dios_y_temor_a_Dios_por_Pepo_Toledo
https://www.academia.edu/49517789/Temor_de_Dios_y_temor_a_Dios_por_Pepo_Toledo


 
106 

 

factores externos como la agresión y la 
imposición, o internos como el 
desconocimiento y el temor. También la 
herencia genética, ambiental y 
espiritual.  
 
    Como dijimos al principio, la 
soberanía de Dios es un tema difícil de 
analizar, más aún relacionarlo con la 
libertad aunada a responsabilidad que 
le ha dado al hombre. Solamente Dios 
sabe cómo funcionan a cabalidad todos 
los elementos que influyen en su plan 
de salvación para la humanidad.  
 
    Dios predestinó y escogió antes de 
crearlos, a quienes eligieron seguir a 
Cristo para ser santos delante de él.   
 
    Romanos 8:29. Porque a los que 
antes conoció, también predestinó para 
que fuesen hechos conformes a la 
imagen de su Hijo, para que él sea el 
primogénito entre muchos hermanos.  
 
    Efesios 1:4. Según nos escogió en él 
antes de la fundación del mundo, para 
que fuésemos santos y sin mancha 
delante de él en amor. 
 
   La predestinación de Dios bien 
entendida es una excelente noticia para 
quienes aceptan a Cristo. Quienes usan 



 
107 

 

su libertad para actuar alineados a la 
voluntad de Dios, permiten que el 
destino que quiere para ellos se lleve a 
cabo.  
 
    Colosenses 1:16-17. Porque por él 
fueron criadas todas las cosas que 
están en los cielos, y que están en la 
tierra, visibles e invisibles; sean tronos, 
sean dominios, sean principados, sean 
potestades; todo fue criado por él y para 
él. 
 
    Por supuesto que Dios en su 
soberanía y misericordia puede 
predestinar a ciertas personas para su 
salvación.  Pero la generalidad de los 
santos, en su libre albedrío, ejercen la 
opción de seguir a Cristo.   
    Cuesta pensar que Dios haga lo 
contrario y predestine individuos a la 
condenación eterna.   
 
    Nadie merece la salvación, pero 
estamos bajo el nuevo pacto de la 
gracia. Cualquiera puede tener acceso 
a ella por fe en el sacrificio de Cristo 
(Juan 3:16).  Los que no reciben 
misericordia tampoco van a recibir 
injusticia. Hay personas que lanzan la 
interrogante de porqué Dios no salva a 
todos.  Si así fuera, volveríamos a caer 
en el tema de ser autómatas cuya 



 
108 

 

obediencia y adoración a Dios no 
tendría mérito alguno. 
 
    Dios predestinó y eligió antes de la 
fundación del mundo para salvación a 
todos los que a su vez eligieran recibir y 
seguir a Jesucristo. Difícil de 
comprender.  
 
    Dios no fundamentó su plan perfecto 
en nuestra libre elección. Lo estableció 
en su hijo Jesucristo. Al final es un tema 
real y muy complejo que sobrepasa el 
entendimiento humano. Lo mejor es que 
te formes tu propia opinión pidiendo a 
Dios que su Espíritu te ilumine.  
 
    Mi tesis es que Dios nos dio libre 
albedrío, pero está en control de su 
propósito sobre la creación. Se reserva 
el derecho de intervenir. En otras 
palabras, nuestro libre albedrío se 
circunscribe al campo de acción que 
Dios define. 
 
  



 
109 

 

 

 

 

 

Síntesis final pastoral 

 
Soberanía, predestinación y libertad: 
una fe sin fatalismo 
 
Al llegar al final de esta reflexión, resulta 
necesario afirmar con claridad que la 
soberanía de Dios, la predestinación y 
el libre albedrío no son doctrinas 
enemigas, sino verdades que coexisten 
dentro del misterio del actuar divino. El 
problema no surge de la Escritura, sino 
de los intentos humanos de simplificar 
lo que Dios ha revelado de manera 
relacional y dinámica. 
 
La Biblia presenta a un Dios soberano, 
que gobierna la creación y la historia sin 
ser condicionado por el ser humano. 
Nada escapa a su conocimiento ni a su 
propósito. Esta verdad es fuente de 
consuelo, seguridad y esperanza, 
especialmente en medio del sufrimiento 
y la incertidumbre. Sin embargo, esa 
misma Escritura presenta también a un 



 
110 

 

Dios que llama, exhorta, advierte y 
espera respuesta, tratando al ser 
humano como agente moral 
responsable. 
 
La predestinación, entendida 
bíblicamente, no debe conducir al 
fatalismo ni a la pasividad espiritual. No 
fuimos predestinados para la 
indiferencia, sino para ser conformados 
a la imagen de Cristo. La elección 
divina no elimina la necesidad de la fe, 
del arrepentimiento ni de la 
perseverancia; por el contrario, las 
presupone. Dios obra en nosotros el 
querer y el hacer, pero nos llama a 
ocuparnos conscientemente de nuestra 
salvación con temor reverente. 
 
El libre albedrío, por su parte, no 
significa autonomía absoluta ni 
autosuficiencia espiritual. La libertad 
humana existe dentro del marco de la 
gracia y depende de ella. Somos 
verdaderamente libres no cuando 
escapamos del señorío de Dios, sino 
cuando somos restaurados para 
responderle en obediencia y amor. La 
gracia no anula la libertad; la redime. 
 
Este libro ha insistido en rechazar el 
fatalismo religioso, esa visión que 
presenta la vida cristiana como un guion 



 
111 

 

cerrado donde las decisiones carecen 
de peso real. Tal visión no solo debilita 
la responsabilidad moral, sino que 
distorsiona el carácter de Dios y enfría 
la vida espiritual. La fe bíblica no 
produce resignación, sino esperanza 
activa; no genera temor paralizante, 
sino obediencia confiada. 
 
En última instancia, la tensión entre 
soberanía divina y libertad humana no 
nos fue dada para ser resuelta 
intelectualmente, sino para ser vivida 
con humildad. El llamado de la Escritura 
no es a descifrar todos los decretos de 
Dios, sino a confiar en su bondad, 
responder a su gracia y perseverar 
fielmente hasta el fin. 
 
Dios es soberano. El ser humano es 
responsable. Ambas verdades 
permanecen. Allí donde se mantienen 
juntas, la fe florece sin miedo y la 
obediencia nace del amor. 
 
 
 
 

 



 
112 

 

 

 

 

 

Del autor 
                                         
 

 
 
 
 

Pepo Toledo - Síntesis biográfica 

www.pepotoledo.com 
 

http://www.pepotoledo.com/


 
113 

 

    Nació en la ciudad de Guatemala en 
1951. Su pasión por los automóviles lo 
llevó a participar en competencias 
(1969-1976) e iniciar su carrera en ese 
ámbito. En 1974 se graduó en 
Tecnología Automotriz en National 
Schools, de Los Ángeles, California, 
EUA. En 1993 obtuvo la licenciatura en 
Economía en la Universidad Mariano 
Gálvez de Guatemala. 

    Defensor decidido de programas 
ambientales compatibles con el 
desarrollo económico.  En 1991 
consiguió que Guatemala se convirtiera 
en el primer país del mundo en eliminar 
de golpe el plomo de la gasolina. Con el 
auspicio de Pro Eco extendió el 
programa a toda Centroamérica y 
Panamá. 

    Fue columnista de Prensa Libre 
(1991-1999), director de la Asociación 
de Gerentes de Guatemala (1991-1993) 
y presidente de la Asociación 
Guatemalteca de Historia Natural (1994-
2008), desde donde impulsó la 
reconstrucción del Parque Zoológico 
Nacional La Aurora. Se desempeñó 
como vicepresidente del Consejo 
Directivo del Instituto Nacional de 
Electrificación (1996-1999), 
superintendente de 



 
114 

 

Telecomunicaciones de Guatemala 
(1999-2000), presidente del Foro 
Latinoamericano de Entes Reguladores 
de Telecomunicaciones (1999), 
presidente de la Comisión Nacional de 
Energía Eléctrica (2004-2007), 
vicepresidente de la Asociación 
Iberoamericana de Entidades 
Reguladoras de Energía (2005-2007), 
Comisionado Presidencial para la 
Reestructuración y Modernización del 
Sistema Penitenciario (2007) y gerente 
general del Organismo Judicial (2023-
2024), donde dejó estructurada la 
Sistematización del Proceso Judicial. 

    Experto en conectividad; junto a 
Enrique Godoy García-Granados diseñó 
el Plan de Gobierno Municipal 2024-
2028 para la administración de 
Sebastián Arzú como alcalde. 

    Ha librado una constante lucha 
contra monopolios y privilegios. Como 
regulador, fue pieza clave en la apertura 
de los mercados de telecomunicaciones 
y electricidad en Guatemala. En 2005, 
el Manhattan Institute for Public Policy 
Research afirmó: “Guatemala está 
mucho más avanzada que Estados 
Unidos en el desarrollo de las 
telecomunicaciones”. El modelo 
eléctrico del país se considera ejemplar. 



 
115 

 

    Es presidente de la Fundación Mario 
Monteforte Toledo (2000-2008 y desde 
2018). Bajo el sello de la Fundación ha 
editado 11 libros, producido un 
largometraje y 11 documentales con el 
objetivo de difundir los grandes valores 
de la cultura guatemalteca. Es un 
reconocido promotor y difusor cultural. 

    Ha escrito 23 libros, numerosos 
ensayos y artículos, y ha impartido 
conferencias sobre diversos temas. 

    En 2010, tras años de contacto con el 
mundo del arte, inició una exitosa 
carrera como escultor. Ha realizado 65 
exposiciones individuales y más de 60 
esculturas públicas en Alemania, 
Ginebra, París, La Haya, Ámsterdam, 
Turquía, Washington D.C., Israel, 
México, Costa Rica y Guatemala, entre 
otros lugares. Su exposición insignia, 
Esculturas peligrosas, es un llamado a 
un nuevo estado de conciencia —el 
Creacionismo— donde denuncia los 
excesos del arte contemporáneo y 
propone el retorno de la estética unida a 
la verdad y los valores morales. 

    Sus obras forman parte de 
colecciones y museos como el Museo 
José Luis Cuevas, Museo Diego Rivera, 
Museo del Automóvil en Puebla, 



 
116 

 

colección La sala del tiempo de Nivada 
en México, Museo del Chocolate en 
México, Museo de las Américas de la 
OEA en Washington D.C., Museo del 
Holocausto en Jerusalén, Museo 
Nacional de Arte de Guatemala 
(MUNAG), así como en colecciones 
privadas en Francia, Alemania, Suiza, 
España, Holanda, Turquía, Estados 
Unidos, Canadá, Colombia y 
Centroamérica. 

    Actualmente comparte sus escritos y 
su labor artística con su vida 
empresarial. 

 
  



 
117 

 

 

 

 

 

Referencias 

 
 

 
© Copyright.  A menos que se indique lo 
contrario, todos los versículos usados en este 
estudio son de la Biblia versión Reina-Valera 
Antigua (RVA) escrita en español de la época. 
No le sorprenda al lector encontrar palabras que 
sin cambiar su significado ahora se escriben 
con variantes, así como diferencias en el uso de 
acentos.  Todo ello en favor de usar la versión 
más antigua y fiel posible, libre de derechos de 
autor. Este texto puede ser compartido 
libremente citando la fuente. 
 
 
 

 
i https://www.bibliatodo.com/Diccionario-
biblico/soberania-de-dios 
ii https://www.biblia.work/diccionarios/soberano/ 
iii 
http://www.indubiblia.org/job?tmpl=%2Fsystem%2F
app%2Ftemplates%2Fprint%2F&showPrintDialog=1 
iv https://www.gotquestions.org/Espanol/voluntad-
Dios.html 
v Fuente: Oxford Languajes. 



 
118 

 

 
vi 
https://es.wikipedia.org/wiki/Voluntad_de_Dios#:~:t
ext=Seg%C3%BAn%20el%20cristianismo%2C%20hac
er%20la,a%20nosotros%20para%20nuestra%20Salva
ci%C3%B3n. 
vii https://www.escuelabiblica.com/estudio-
biblico.php?id=526 
viii https://es.wikipedia.org/wiki/Inteligencia 
ix Colman, Andrew (2008). A Dictionary of Psychology 
(en inglés) (3 edición). Oxford University Press. ISBN 
9780199534067. 
x Emotional Intelligence: An overview. Chapter 2. 
(PDF) (en inglés). INFLIBNET Centre. Consultado el 24 
de mayo de 2020. 
xi https://psicopico.com/componentes-la-
inteligencia-emocional/ 
xii https://www.osde.com.ar/salud-y-
bienestar/somatizar-cuando-la-mente-habla-a-
traves-del-cuerpo 
xiii 
https://www.psicologos.co.ve/psicologia/enfermeda
des-psicosomaticas/ 
xiv http://www.uco.es/dptos/ciencias-

juridicas/filosofia-

derecho/diego/Nuevo/TeoriaII/lecciones/materiales

/Pelagio.htm  

xv  
https://expansion.mx/actualidad/2007/4/20/bebes-
sin-bautizar-tal-vez-van-al-cielo 
xvi 2 https://es.wikipedia.org/wiki/Pecado 
 
 
 
 
 
 



 
119 

 

 
xvii https://www.nacion.com/el-mundo/despues-de-
siglos-iglesia-catolica-entierra-el-
limbo/SGL4HZ3XP5HL3FXVICH6TVQQ4I/story/ 
xviii 
https://www.20minutos.es/noticia/925937/0/bened
icto/purgatorio/infierno/ 
xix https://www.significados.com/temor/ 


