
1 
 

 

 

 

Los reyes magos  

Entre el mito, la historia y la revelación 

Pepo Toledo 

Investigador independiente 

www.pepotoledo.com 

6/01/2026 

Dibujo de carátula por Pepo Toledo 

 
  

http://www.pepotoledo.com/


2 
 

 
 

 

 

Introducción 

El relato de los magos de Oriente en Mateo 2,1–12 ha sido objeto de una intensa 
elaboración teológica, artística y cultural a lo largo de los siglos. La tradición 
cristiana los transformó en “reyes”, fijó su número en tres y les asignó 
nombres y procedencias, pese a que el texto bíblico no proporciona tales 
datos. Este ensayo analiza el pasaje desde una perspectiva histórico-crítica y 
simbólica, integrando fuentes bíblicas, patrísticas, históricas y filosóficas, con el fin 
de distinguir entre el núcleo revelado del texto y las capas interpretativas 
posteriores, sin despojarlo de su profundidad teológica. 

 

El testimonio bíblico y sus límites narrativos 

Mateo 2,1–12 constituye la única referencia neotestamentaria a los personajes 
tradicionalmente conocidos como los “Reyes Magos”. El evangelista no indica su 
número, no los denomina reyes ni menciona nombres propios. El texto se limita a 
señalar que “unos magos vinieron del oriente a Jerusalén” (Mt 2,1, RVA). 

El evangelio no proporciona detalles anecdóticos ni pintorescos. Mateo se 
concentra en el significado teológico del acontecimiento: unos sabios 
extranjeros, ajenos al pueblo del pacto, reconocen en un niño judío al Rey 
prometido y vienen a adorarlo. 

Este silencio narrativo no debe interpretarse como una carencia, sino como una 
decisión teológica consciente. Mateo evita el detalle anecdótico para 
concentrarse en el significado del acontecimiento: la manifestación del Mesías a 
los gentiles, anticipando la universalidad del mensaje cristiano. 

 

El término magos en su contexto histórico 

En el mundo antiguo, el término magos no tenía necesariamente la connotación 
folclórica o esotérica que posee hoy. En Persia y Babilonia designaba a una casta 
sacerdotal y sapiencial, especializada en astronomía, interpretación de sueños y 
lectura de los signos del cielo. Heródoto los menciona como un grupo culto y 
respetado, guardianes del saber religioso oriental¹. 



3 
 

El término griego μάγοι (magoi) designaba a una clase sacerdotal y sapiencial 
originaria del ámbito persa-babilónico. Heródoto describe a los magos como 
intérpretes de sueños y observadores de los signos celestes, vinculados al 
ejercicio religioso y al conocimiento astronómico¹. 

Esto explica por qué Mateo no considera contradictorio que tales personajes 
busquen al Mesías. No se trata de hechiceros, sino de intelectuales del Oriente, 
atentos a los lenguajes simbólicos del universo. 

Este dato contextual resulta clave para comprender el relato de mateo: los magos 
no son presentados como practicantes marginales de superstición, sino como 
figuras cultas, representantes de un saber no judío que, sin embargo, reconoce 
la irrupción de lo divino en la historia de Israel. 

 

La estrella: entre astronomía y teología del signo 

El relato enfatiza la presencia de una estrella que “iba delante de ellos” hasta 
detenerse sobre el lugar donde estaba el niño (Mt 2:9). A lo largo de los siglos se 
han propuesto diversas explicaciones: un cometa, una supernova o una 
conjunción planetaria. 

Johannes Kepler calculó que en el año 7 a.C. ocurrió una triple conjunción de 
Júpiter y Saturno, fenómeno que, en la astrología antigua, se asociaba con el 
nacimiento de un gran rey en Judea². Sin embargo, el texto bíblico no exige una 
explicación puramente astronómica. La estrella cumple una función teológica: es 
un signo que conecta el cielo con la historia. 

No obstante, una lectura estrictamente astronómica resulta insuficiente. En el 
horizonte bíblico, la estrella funciona como signo revelador, en continuidad con la 
profecía de Números 24,17: “Saldrá estrella de Jacob”. Mateo integra así el 
lenguaje cósmico dentro del marco de la revelación, sugiriendo que la creación 
misma participa en el anuncio mesiánico. 

 

Los dones: oro, incienso y mirra 

El evangelio menciona tres dones: oro, incienso y mirra (Mt 2,11). Si bien el texto 
no explicita su significado, la tradición patrística desarrolló una interpretación 
simbólica ampliamente difundida: 

• el oro como reconocimiento de la realeza; 
• el incienso como alusión a la divinidad; 
• la mirra como prefiguración de la muerte. 



4 
 

Orígenes y Agustín de Hipona coincidieron en esta lectura, entendiendo los dones 
como una confesión teológica implícita de la identidad de Cristo³. Aunque esta 
interpretación no puede imponerse como exégesis literal, su peso histórico y 
doctrinal resulta innegable. 

 

De magos a reyes: el nacimiento del mito 

La transformación de los magos en “reyes” no proviene del texto bíblico, sino de 
una interpretación posterior. En el siglo V, el papa León I el Magno consolidó esta 
imagen, influido por pasajes como el Salmo 72 e Isaías 60, donde los reyes de las 
naciones acuden con presentes al ungido de Dios⁴. 

A mediados del siglo VI se les asignaron los nombres de Melchor, Gaspar y 
Baltasar, como se aprecia en los mosaicos de San Apolinar Nuovo, en Rávena. La 
iconografía los representó con distintas edades y tonos de piel, como una 
catequesis visual de la universalidad del Evangelio. 

Algunas tradiciones orientales hablaron de cuatro, incluso de doce magos. El 
número tres parece haber sido deducido del número de dones, no de un dato 
revelado. 

 

Epifanía y tradición popular 

La Iglesia fijó el 6 de enero como la fiesta de la Epifanía, uniendo la manifestación 
de Cristo a los gentiles con la figura de los magos. La costumbre de regalar 
obsequios a los niños en la noche de Reyes surgió en España en el siglo XIX, 
mucho después del relato bíblico, como una expresión cultural, no como 
doctrina. 

 

Herodes, los escribas y la paradoja del conocimiento 

Uno de los contrastes más inquietantes del relato es el comportamiento de los 
líderes religiosos. Cuando Herodes pregunta dónde debía nacer el Cristo, los 
escribas citan sin dudar a Miqueas 5:2. Sabían la respuesta correcta, pero no se 
movieron a buscarlo. 

Los magos, en cambio, tenían señales incompletas, mapas imprecisos y un 
conocimiento fragmentario, pero caminaron. La escena revela una paradoja 
permanente: se puede conocer la Escritura y no reconocer a Cristo. 



5 
 

Esta tensión entre conocimiento y disposición interior ha sido ampliamente 
reflexionada en la tradición filosófica. Blaise Pascal formuló esta paradoja con 
claridad: *“Hay suficiente luz para quien quiere creer, y suficiente oscuridad para 
quien no quiere.” *⁵ El relato de mateo sugiere que la revelación exige no solo 
comprensión intelectual, sino respuesta existencial. 

 

Una lección universal 

El episodio de los magos de Oriente no puede reducirse ni a una lectura 
ingenuamente literal ni a una desmitificación reductiva. Se trata de un texto denso, 
donde historia, símbolo y teología convergen. El relato de los magos no trata de 
coronas ni de camellos, sino de la disposición interior del ser humano ante la 
verdad. Dios puso en el corazón de judíos y gentiles la expectativa del Mesías. 
Algunos, aun teniendo la revelación escrita, lo ignoraron. Otros, guiados por una 
estrella, lo adoraron. 

Los magos regresaron a su tierra “por otro camino” (Mt 2:12). No solo cambiaron 
de ruta; cambiaron de vida. Toda auténtica revelación produce ese efecto. 

 

Referencias 

1. Heródoto, Historias, I, 101. 
2. Johannes Kepler, De Stella Nova (Praga, 1606). 
3. Orígenes, Contra Celso I, 60; Agustín de Hipona, Sermones 202. 
4. León I el Magno, Sermón XXXI sobre la Epifanía. 
5. Blaise Pascal, Pensées, frag. 149 (ed. Brunschvicg). 

 


